

المملكة العربي العالى المعالى السعودية وزارة التعليم العالى العالم القُرى كلية الشريعة والدراسات الإسلامية قسم الدراس العليا الشرعية فرع الفقه وأصلح وله

2: 17

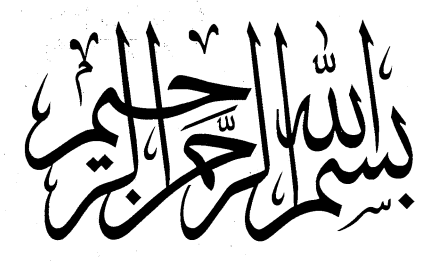
# دراسة وتحقيق كتاب الوافي

# في أحسول الفقر

تأليف : حُسَام الدِّين حسَين بن عليّ بن حجّاج بن عليّ السِّغناقيّ السِّغناقيّ المتوفَّى عام ( ٧١٤ هـ )

إعداد الطالب: أحمد محمّد حمود اليماني إشراف سعادة الأستاذ الدكتور: على عبّاس الحكمي

الجزء ( الثّاني ) عام ١٤١٧ هـ ــ ١٩٩٧ م



#### [ الاستدلالات الفاسدة ]

[ ومن النّاس من عمل في النصوص بوجوه أخر هي فاسدة عندنا ] .

قوله : { ومن الناس من عمل في النصوص بوجوه أخر } مجموع هذه الوجوه خمسة :

أحدها: في نفْي الحكم بالتّنصيص بالعَلَم.

والثاني : في نفْيه بالتّنصيص بالوصْفِ أو الشّرط .

والثالث : في حمل المطلق على المقيد .

والرابع : في تخصيص العامِّ بالسّبب .

والخامس : في القِران في النَّظْم .

هذا اثنين(١):

أحدهما: تخصيص العامِّ بغَرَض المتكلِّم .

والثاني: إرادة الجمع من الجمع المضافِ إلى الجمع.

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أنظر: أصول السرخسي ، ٢٧٣/١ ، ٢٧٦

## [ الاستدلالُ عفهوم اللّقب ]

[ منها: ما قال بعضهم إنّ التنصيص على الشّى باسمه العُلمَ يوجب التخصيص ونفي الحكم عما عداه، وهذا فاسد ؛ لأنّ النص لم يتناوله فكيف يوجب الحكم فيه نفيا أو إثباتا ؟ ]

### أمّا الأوّل:

فهو ما قال بعضُ أصحاب الحديث : إنّ التّنصيصَ على الشّئ باسمه العَلَم ، يوجِبُ التّخصيصَ وقطْعَ الشّركة بين المنصوص وغيره من جنسه في الحكم(١) .

<sup>(</sup>١) وهو ما يُسمَّى بـ ( مفهوم اللَّقب ) وأنكره كثيرٌ من العلماء ، بل ادَّعى الآمدي على ذلك الاتفاق فقال : { اتَّفق الكلّ على أنّ مفهوم اللَّقب ليس بحجّة } وذلك للحرج الكبير الذي يترتب على القول به من الكذب وعدم الاحتياط ، كما يلزم من القول به إبطال القياس .

ولكن نُسب القوْلُ به إلى أصحابِ الحديث ، كما نُسب القوْلُ به أيضاً إلى الإمام مالك وبعضِ أصحابه كابن القصّار وابن حويزمنداد ، ونُسب أيضاً إلى الإمام أحمد وبعض الحنابلة كأبي يعلى وأبي الخطاب ، وبعض الشّافعيـــــة منهم الصّيرفي وأبي بكر الدّقاق وابن فُورك وأبي حامد المروالرّوذي ، والأشعرية .

أنظر هذه المسألة في : تقويم الأدلة ، للدبوسي ، ( 77-1 ) ، أصول البزدوي ، 707/7 ، الصول السرخسي 1/007 ، كشف الأسرار ، للبخاري ، 707 ، المعتمد ، لأبي الحسين البصري ، 1/100 ، إحكام الفصول ، للباحي ، 707 ، الفروق ، للقرافي ، 707/7 ، منتهى السول والأمل ، لابن الحاجب ، 707/7 ، العضد على ابن الحاجب ، 707/7 ، شرح اللمع للشيرازي ، 1/100 ، البرهان ، للجويني ، 1/100 ، الوصول إلى الأصول ، لابن برهان 107/7 ، الحصول ، للرازي ، 107/7 ،

ثمّ المعنيّ من العَلَم: أنْ لا يكون الاسم صفة ، سواة كان علَماً أو اسم حنس كالماء(١) .

وقالوا: لأنّه لو لم يوجب ذلك لم يظهر للتّحصيصِ فائدة ، وحاشا أنْ يكون شئّ من كلام صاحب الشّرعِ غير مفيد ، وآيد هذا قوله على السّرة عنى الله على من الماء (٢) فالأنصارُ فهموا التّحصيصَ من ذلك ، حتى استدلوا به على نفْي وجوب الاغتسال بالإكسال(٢) ، وهم كانوا أهل اللّسَان(١) .

<sup>=</sup> الإحكام ، للآمدي ، ٢٣١/٢ ، جمع الجوامع ، لابن السبكي ، ٢٥٤/١ ، العدّة لأبي يعلى ، ٢٥٤/١ ، التمهيـــــــــــ ، للكلوذاني ، ٢٠٢/٢ ، القواعد والفوائد ، لابن اللّحام ، ص ٢٨٩ ، شرح الكوكب المنير ، ٩/٣ ، إرشاد الفحول ، للشوكاني ، ص ١٨٢ . البحر المحيط ، للزركشي ، ٤/٤/٤ . ٢٠

<sup>(</sup>١) المقصود من اللّقب عند الأصوليين أعمّ من اللّقب في اصطلاح النحاة ؛ لأنّ اللّقب عند الأصوليين يشمل كلّ ما يدلّ على الذات من عَلَمٍ كزيد ، وكُنيةٍ كأبي علي ، ولقبٍ كأنف الناقة ، واسم جنسٍ كالماء والتراب ، واسم نوعٍ كالغنم في قوله : زكّ عن الغنم .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلمٌ عن أبي سعيدٍ الخدري صَلَيْجُه بلفظ : ﴿ إِنَمَا المَاءِ مَنَ المَـاءِ ﴾ كتـاب الحيـض، باب إنما الماء من الماء ، ٢٦٩/١ (٣٤٣) .

والمقصود من الماء في اللَّفظ ِ الأُوّل هو : ماءُ الطّهارة ، وفي اللّفظ ِ الثّاني هـ و : المـنيّ . أنظر : معالم السّنن ، للخطّابي ، ١٤٩/١ .

<sup>(</sup>٣) الإكسال : هو الجماع من غير إنزال ، يقال : أكسل الرجل ، إذا جمامع ثممّ أدركه فتورّ فلم ينزل .

أنظر : تهذيب اللَّغة ، ٦١/١٠ ، الصّحاح ، للحوهـري ، ٥/١٨١ ، الفـائق ، للزمخشـري ، و/٢٥٩ ، الفـائق ، للزمخشـري ، ٣/٣٥ ، النهاية ، لابن الأثير ، ١٧٤/٤ .

وهذا فاسدٌ عندنا استدلالاً بالكتاب والسنَّة والإجماع(١) .

\_\_ فإنّ الله تعالى قال: ﴿ مِنْهَا أَربَعَةٌ حُرُمٌ فَلا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُم ﴿ ٢٠) ولا يدلّ ذلك على إباحة الظّلم في غير الأشهر الحُرُم .

\_ وقال تعالى :﴿ وَلا تَقُولَنَّ لِشَئِ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلكَ غَداً . إِلاَّ أَنْ يَشَـَـاءَ اللهُ ﴿ وَلا تَقُولَنَّ لِشَئِ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلكَ عَلَى عَلَى تَخْصِيصِ الاستثناءِ بالغَدِ دون غيره من الأوقاتِ في المستقبل .

وقال عَلَيْ : ﴿ لا يَبُولَنَ أَحَدَكُم فِي المَاءِ الدَّائِمِ ولا يغتسلنَ فيه من الجَنابَة ﴾ (١) ثمّ لايدل ذلك على التّحصيصِ بالجَنابَةِ دون غيرها من أسبابِ الاغتسال .

<sup>(</sup>۱) أنظر هذه الأدلة وغيرها في: أصول السرحسي، ٢٥٥/١، الميزان، للسمرقندي، ص٥/١. د ١٠٥٤/٢، كشف الأسرار، للبخاري، ٢٥٤/٢.

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٣٦ ) من سورة التّوبة .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٢٢ ، ٢٣ ) من سورة الكهْف

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي "في سننه الكبرى" كتاب الطهارة ، باب الدليل على أنه يأخذ لكل عضو ماءً جديداً ، ٢٣٨/١ ، وابن حبان ، أنظر "الإحسان في ترتيب صحيح ابن حبان" كتاب الطهارة ، باب المياه ، ٢٧٦/٢(١٢٤٥) .

وأمّا الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة فلطَّبه فقد ورد بلفظ : ﴿ لا يبولنّ أحدكم في الماء الدائم ثمّ يغتسل فيه ﴾ و لم يرد تخصيص هذا الغسل من الجنابة أو غيره . صحيح البخاري ، ٩٤/١ (٢٣٦) ، صحيح مسلم ، ١/٢٣٥ (٢٨٢) ، وانظر : نصب الراية ، للزيلعي ، ١/١/١ .

وأجمع فقهاءُ الأمصارِ على جوازِ تعليل النّصوص ، لتعدية الحكم بها إلى الفروع ، فلو كان التّخصيصُ موجبًا نفْيَ الحكمِ في غير المنصوص لكان التعليل باطلاً ؛ لأنّه حينئذٍ يكون ذلك قياساً في مقابلة النصّ ، ومَنْ لا يُحوِّز العملَ بالقياسِ إنما لا يُحوِّزه لاحتمالٍ فيه بين أنْ يكون صَواباً أو خَطاً ، لا لنصّ يمنعُ منه ، فكان إجماعاً على أنّ التخصيص بالعَلَم فاسدٌ .

#### ثمّ لقولهم هذا معنيان :

#### أحدهما:

أنّ الحكمَ يثبتُ بالنصّ في المنصوص حاصّـةً لا بالعلّـة ، وأحـدُ لا يخالفُهم في هذا ، لأنّ عندنا فيما هو منْ جنسِ المنصوصِ الحكمُ يثبتُ بعلّـة النصّ لا بعينه .

#### والثانى :

أنّ التّحصيصَ يوجبُ نفْيَ الحكمِ في غير المنصوص ، وهو باطل ؛ لأنّه غير متناولٍ له أصلاً ، فكيف يوجب نفياً أو إثباتاً للحكم فيما لم يتناوله ؟ فسياقُ النصّ لإيجاب الحكم ، ونفْيُ الحكمِ ضدّه ، فلا يجوزُ أنْ يكون من موجبات نصّ الإيجاب ، وذلك لأنّ التّبوتَ مع الانتفاءِ ضدّان ، ولهذا يستحيلُ احتماعُهما في محللٌ واحدٍ في زمانٍ واحدٍ ، كالحركة والسّكون ، والسّواد والبياض ، فما يوجبُ البياض لا يوجبُ السّواد وإنْ كانا في محلّين ،



۲.4°

فكذلك النّبوتُ والانتف\_اءُ لا يصلحان أنْ يكونا موجَبيْن بعلّةٍ [ واحِدة ](١) وإن احتلف المحلّ كالسّواد والبياض ، والأنصار إنما استدلوا بـ لام الجنس(٢)

وأما قـــولهم: لو لم يوجب ذلك لم يظهــــــر للتخصيـص فائــدة !

قلنا: لا نسلم، ولم اختص الفائدة في اختصاص الحكم بالنص (٣)؟ وعندنا فائدة التخصيص وهي: أنْ يتأمّلُ المستنبطون في علّة النص فيثبتون

فكان هذا القول من الجمهور قولاً بموجّب العلّة ، أي كما فهم منه القائلون بالمفهوم نفي الغسل على من جامع و لم ينزل ، فهم منه المنكرين وجوب الغسل على من جامع و لم ينزل أنظر : أصول البزدوي مع الكشف ، ٢٥٦/١ ، أصول السرخسي ، ٢٥٦/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفى ، ٢/١٤ .

<sup>(</sup>۱) كلمة [ واحدة ] ساقطة من جميع النسخ ، وفي ( أ ) و ( ب ) و ( د ) : لعلَّ ـــــــة . بدل ( بعلَّة ) والصواب هو ما أثبته في الصّلب ؛ لأنّ الشيخ عبدالعزيــز البحــاري ذكـر هــذا الجـواب بلفظِه في كتابه "كشف الأسرار" بإثبات هذه الكلمة ، وقال: { هكذا ذكر في بعضِ الشروح } و لم يُشِر إلى اسمِ هذا الكتابِ أو اسمِ مؤلّفه .

أنظر: كشف الأسرار، ٢٥٤/٢.

<sup>(</sup>٣) هكذا في جميع النسخ ، والمعنى فيه غير واضح ، ولكنه يقصد إلى جواب من قـال : إنّ فائدة التخصيص هي نفي الحكم عن غير المذكور ، فكأنه يريد أن يقول : = = =

الحكم بها في غير المنصوص من المواضع ، لينالوا بها درجة المستنبطين [٢٠٠] وثوابَهم ، وهذا لا يحصلُ إذا ورَدَ النصُّ عاماً متناولاً للجنس(١) .

ورُوي عن التَّلجي (٢) \_ رحمه الله \_ هذا إذا لم يكن المنصوصُ مذكوراً بالعَدَد ، فأما إذا كان مذكوراً بالعَددِ [فَإِنَّه ] (٢) يوجبُ نفْيَ الحكمِ فيما سواه وإلاّ يلزم (١) إبطالَ العَدد ، كما في قوله والله المُحَمَّلُ : ﴿ حَمَّلُ مِن الفَواسِقِ يُقتَلنَ في

<sup>= =</sup> إن هذه الفائدة غير مسلّمة ، فلم تقتصر ف ائدة النصّ على تخصيص المذكور بالحكم فقط ، ونفيه عما عداه ، بل له فوائد أحر ، وذكر منها ما ذكره في الصلب .

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول السرخسي ، ٢٥٦/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٢٠٦/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٥٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن شحاع النّلجي ، وقيل: البلخي ، ويقال: ابن النّلجي ، أبو عبدا لله البغدادي الحنفي ، الفقيه الحافظ المتكلم ، أحد الأعلام ، سمع من ابن عُليَّة ووكيع وأبي سلمة وطبقتهم ، نصر مذهب أبي حنيفة واحتج له وقوّاه بالحديث ، لـه كتاب "المناسك" ، "تصحيح الاثار" ، "النوادر" ، "الكفارات" ، قيل: إنه من أصحاب بشر ، وكان ينال من الشافعي وأحمد ، وقال ابن عديّ : كان يضع الحديث ، وقال الصيمري : كان صاحب تعبّد وتهجّد وتلاوة ، مات ساحدا سنة ٢٦٦ه ، وقال الصيمري : ٢٥٦ه .

أنظر ترجمته في: أخبار أبي حنيفة وأصحابه ، للصيمري ، ص٥٥ ١-٥٨ ، الجواهـ ر المضيئة ، ٣٧٩ ١-١٥٥ (١٣٢٦) ، الوافي بالوفيات ، ٣/١٤ (١١٠١) ، سير أعلام النبلاء ، ٢١٩٩٦. ٣٠٠ . ٣٨٠ ، ميزان الاعتدال ، ٣/٧٧ - ٥٧٩ (٢٦٦٤) تهذيب التهذيب ، ٩/ ٢٢ ـ ٢٢١ (٣٤٣) ، الفوائد البهية ، ص ١٧١ ـ ١٧٢ .

<sup>(</sup>٢) أثبتها ليستقيم معنى النص.

<sup>( &#</sup>x27; ) في ( د ) : ولا يلزم . وهو خطأ ؛ لأنه ينافي المقصود

الحِلِّ والحَرَم ﴾(١) ، وقوله ﷺ :﴿ أُحلَّتُ لنا مَيتَتَانَ ودَمَانَ ﴾(١) ، فإنّ ذلك [الحِلِّ والحَرَم ) (١) ، فإنّ ذلك [٨٥/ب] .

والصحيح: أنّ التّنصيصَ لا يدلّ على (نفْي)(١) الحكمِ فيما عَدَا المذكور في شئٍ من المواضع لل بيّنا من المعاني ، ثمّ ذِكْرُ العَددِ لبيان أنّ الحكمَ ثابتٌ بالنصِّ في العَددِ المذكور فقط، وقد بيّنا أنّ في غير المذكور

<sup>(</sup>۱) أخوجه البخاري ومسلم عن أمّ المؤمنين عائشة ـ رضي الله عنها ـ مرفوعاً ، ولفظه عند مسلم : ﴿ خمس فواسق يقتلن في الحلِّ والحرم الحيّة والغراب الأبقع والفائرة والكلب العقور والحُديّا ﴾ صحيح مسلم ، كتاب الحج ، باب ما يندب للمحرم وغيره قتله من الدواب ، ٢/٥٥٨ (١١) ، ولفظه عند البخاري : ﴿ خمسٌ من الدواب كلّهن فاسقٌ يقتلن في الحرم الغراب والحدأة والعقرب والفارة والكلب العقور ﴾ صحيح البخاري ، كتاب الإحصار وجزاء الصيد ، باب ما يقتل المحرم من الدواب ، ٢/٥٥ (١٧٣٢) .

أنظر: نصب الراية ، للزيلعي ، ٢٠٠٢-٢٠١ ، الجامع الصغير ، للسيوطي ، ٢٠٠١(٢٧٣) (٢٠٣) . (٣) أنظر: أصول السرحسي ، ٢٥٦/١ .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (١) .

إنما يثبتُ الحكمُ بعلَّة النصّ لا بالنصّ ، فلا يوجِبُ ذلك إبطالَ العَددِ المُحصوص . كذا قاله الإمام الأجلّ شمس الأئمة السرخسي ـ رحمه الله ـ (١)

قلت : وعلى هـذا ، الزّيادة على قوله ﴿ ثُلَاثُ جِدُّهِ نَ جِدُّ وهَزْلُهنّ جدُّ النّكاحُ والطّلاقُ واليمـــــين ﴾ (٢)

ولكن الحديث ضعيف بروايتيه جميعاً ، قال الزيلعي : { كلاهما غريب } نصب الرّاية ، ٣٩٤/٣ ، وذكر آثاراً تؤيّد مثل هذه الرّوايات وضعفها ، منها ما أخرجه الحارث بن أسامة في "مسنده" حدثنا بشر بن عمر ثنا ابن لهيعة عن عبيدا لله بن جعفر عن عبادة بن الصّامت عليه أن رسول الله والله والمن قالمن فقل والنّكاح والعِتاق فمن قالهن فقل وحبْن ﴾ ، وأخرجه الطبراني في "الكبير" قال : حدّثنا يحي بن عثمان بن صالح حدّثني أبي ثنا ابن لهيعة حدّثني عبدا لله بين أبي جعفر عن حن س بن عبدا لله السّبتي عن فضالة بن عبيد الأنصاري عن رسول الله والله والله عن قال : ﴿ ثلاث لا يجوزُ اللّعب فيهنّ الطّلاق والنكاحُ والعتق ﴾ المعجم الكبير ، ٢٩/٤ ٠ (٧٨٠) . قال الهيثمي : { فيه ابن لهيعة وحديثه حسن ، وبقية رجاله رجال الصّحيح } مجمع الزّوائد ، ٢٩٨٤ ، وأورد صاحب "التعليق المغني" الحديثين وقيال : { في الأوّل ابن لهيعة وفي الثاني : منقطع } ١٩/٤ .

وأخوج ابن عدي في "الكامل" من طريق غالب بن عبيدا لله الجزري عن الحسن عن أبي هريرة صَفِيْهُ عن النّبي عَلَيْنُ قال : ﴿ ثلاثٌ ليس فيهنّ لعب منْ تكلّم بشيّ منه نّ فقد وجب عليه الطّلاقُ والعِتَاقُ والنّكاح ﴾ الكامل ، ٢٠٣٣/٦ .

<sup>(</sup>١) في "أصوله" ، ٢٥٦/١ ، وانظر أيضاً : الميزان ، للسمرقندي ، ص ٤٠٧

<sup>(</sup>٢) ويُروى أيضاً : ﴿ النّكاحُ والطّلاقُ والعِتاقَ ﴾ فيجعلُ بعضُ العلماءِ "العِتَاق" مكان "اليمين" وسيأتي ص ( ١٥٤٣ ) استدلالُ المؤلّف ـ رحمه الله ـ بالرواية الثانية ، وعلى مدارِ هذا الحديث بروايتيه يستدلّ الحنفيّة على عدم جوازِ الهزل في النّكاحِ والطّلاقِ واليمين والعِتاقِ ، أو قياساً عليها كما في النّذرِ والعفْو عن القِصاص .

( بـ)(١) العِتاقِ والعَفْوِ عن القِصَاصِ والنَّذْرِ .

\_\_ أمّا العِتاقُ والعفْوُ فلا شكّ أنّهما نظيرا الطّلاق ، فإنّ كلاً منهما من قبيل الإسقاطات .

\_ وأمّا النَّذْرُ فكاليمين \_ لما تقدّم في مسألة: لله [ • ٤ /د] عليّ أنْ أصُومَ رحباً \_ ( • ) .

<sup>=</sup> ولكنّ الحديث الصّحيح هو قوله على الله الطلاق ، باب ما جاء في الطلاق على النّكاحُ والطّلاقُ والرّجعة المورجه أبو داود في كتاب الطلاق ، باب ما جاء في الطلاق على هزل ، ٢/٤٤٢ (٢١٩٤) ، والرّمذي في كتاب الطلاق ، باب ما جاء في الجدّ والهزل في الطلاق ، ٣/٠٤٤ (١١٨٤) وقال { حديث حسنٌ غريبٌ ، والعملُ على هذا عند أهْلِ العِلْم } وابن ماجة في كتاب الطلاق ، باب من طلّق أو نكح أو راجع لاعباً ، ٢/٧٥٦ – ١٩٨٨ (٢٠٣٩) واللهارقطني في كتاب الطلاق ، ١٩٨٠ - ١٩٨ ، والحاكم ، ٢/٧٩١ – ١٩٨١ وصحّحه ، والبغوي في "شرح السنّة" ، ٢/٩٨ .

<sup>(</sup>۱) ساقطة من (أ) و (ب)

<sup>(</sup>٢) ص ( ٢٢١ ) من هذا الكتاب .

فإنْ قلت : يُشكل بما ذكر في "النّافع"(١) بقول ه : { دلّ ه ذا الاقتصارُ على منْعِ الزّيادة والنّقصان } (٢) ، حيث استدلّ بتنصيص العدد على انتفاء ذلك الحكم فيما سواه !

قلت : يفارق ذلك ما نحن بصدده بوجهين :

أحدهما: أنّ كوْنَ الدَّمِ من الحيضِ أو من غيره لايهتدي إليه العقْلُ والرّأي أصلاً ، فينحصرُ الحكمُ بذلك على المنصوص ولا يتعدّاه ، بخلافِ العِتَاقِ والعفوِ عن القِصاصِ والنّذر ، فإنّها نظيرة المنصوص \_ لما ذكرنا من المعنى \_ فتُلحق بها بالدِّلالة .

والثاني: أنّ ذِكْرَ العَددِ بهذا الطّريق ، وهو ذِكْرُ الحيـضِ بـ " لام" الجنْسِ المستغرقِ لأنواعه ، وابتداءُ العَددِ من الثّلاثةِ لا مِنْ أصْلِ العَدَدِ وهـو الواحـد ، وعدُّهُ مرّةً بعد أُخـرى ( إلى )(٣) أنْ ينتهي إلى العشــرة ، وسكوتُه عند

<sup>(</sup>۱) في (أ) و (د): المنافع. والصـــواب هو "النّافع"، وقد سبق التّعريفُ بهـذا الكتــابِ ص (۱۱۸) في القسم الدّراسي .

<sup>(</sup>٢) ونصُّ كلامه \_ رحمه الله \_ في "النافع": { وعن جماعة من الصّحابة وَ أنهم قالوا: الحيضُ ثلاثة أربعة خمسة ستة سبعة ثمانية تسعة عشرة ، دلّ هذا الاقتصار على منع الزيادة والنّقصان ، فما نقص عن ثلاثة أيام ولياليها ، أو زاد على عشرة أيام ولياليها فهو استحاضة ؟ لأنه دمٌ من العِرق لا من الفرج ، فعلمنا أنّه ليس بنفاسٍ ولا حيضٍ } . أنظــــر: النّافع ، لأبي القاسم نصر الدِّين محمّد بن يوسف بن محمّد السمرقندي (١٤ - أ - ب) .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب )

انتهائها(۱) ، لايدلُّ إلاَّ على انحصارِ الحكمِ بالمنصــــوص (عليه)(۲) ؛ لأنه حينئذٍ كان سكوتُه في موضع الحاجةِ إلى البيان ، والسّكوتُ في موضع الحاجةِ إلى البيان ، والسّكوتُ في موضع الحاجةِ إلى البيانِ عاينُه عن التّغيير ، فإنّ سكوتَه إلى البيانِ بيانٌ ، كسكوت النّبيّ عند أمْرٍ يُعاينُه عن التّغيير ، فإنّ سكوتَه عِلَى البيانِ بيانٌ ، كسكوت النّبيّ على الحقيّة (۲) – على ما يأتي في بيــــان الضرورة – (۱) .

<sup>(</sup>۱) أي عندما استدل أبو القاسم السمرقندي ( ٦٥٦ هـ ) صاحب كتاب "النّافع" بالحديث المرويِّ عن أنس بن مالك ﴿ الحرجه ابن عديّ في "الكامل" أنّ النيي ﴿ الحيشُ قال : ﴿ الحيشُ للرّنةُ أيّام وأربعةٌ وخمسةٌ وستةٌ وسبعةٌ وغمانيةٌ وتسعةٌ وعشر فهي مستحاضة ﴾ ، وأعلّ ابن عديّ بالحسن بن دينار . ٧١٥/٢ .

وانظر أيضاً: نصب الرّاية ، للزيلعي ، ١٩٢/١ .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ)

٣) في ( ب ): الحقيقة

<sup>(</sup>٤) ص (٩٩٤) من هذا الكتاب

## [ الاستدلال عفهوم الشرط و الصفة

[ ومنها: ما قال الشافعي - رحمه الله -: إن الحكم متى علق بشرط، أو أضيف إلى مسمى بوصف خاص، أوجب ذلك نفي الحكم عند عدم الوصف أو الشرط، ولهذا لم يجوز نكاح الأمة عند فوات الشرط أو الوصف المذكورين في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ لَم يَسْتَطِعْ مِنْكُم طَوْلاً أَنْ يَنْكِحَ المُحْصَلَناتِ المؤمِنَاتِ فَمِنْ مَّا مَلَكَتَ أَيَانُكُم مِنْ فَتَايَاتِكُم المؤمِنَات ﴿ وَمَنْ اللَّهُ مِنَات ﴾ (١) ] .

### وأمّا الثّاني(٢) :

فهو كما قال الشافعي ـ رحمه الله ـ : { إِنَّ الحكم متى عُلِّق بشرط } إلى آخره . يحتاج في هذا إلى تقديم مقدّمات .

### أحدها: في بيان حكم الوصف

قال الشّافعي ـ رحمه الله ـ ـ : ذِكْرُ الوصْفِ بمنزلةِ ذِكْرِ الشّرط(٣) . وعندنا : ليس كذلك ، بل الوصْفُ دليلٌ على أنّه هو المثيرُ للحكم ، وبهذا

<sup>(</sup>١) الآية ( ٢٥ ) من سورة النّساء .

<sup>(</sup>٢) هذا هو الوجه الثاني من أوجه الاستدلالات الفاسدة عند الخنفية ، وهو مفهومُ الصّفةِ والشّرُط ، وقد جمعهما المصنّف والشّارح ـ رحمهما الله ـ في وجه واحدٍ ؛ لشدّةِ قربهما من بعضهما البعض ، مع أنّهما نوعان من أنواع مفهومِ المخالفة .

<sup>(</sup>٣) أنظر: الإحكام، للآمدي، ٢١٤/٢، تخريج الفروع على الأصول، للزنجاني، ص ١٦٢، الأشباه والنّظائر، لابن السبكي، ٢٧/٢.

يتبيّن أنّ الوصْفَ ليس في معنى الشرّط \_ كما زعَمَ هو \_ ، كذا ذكر الإمام الأجلّ شمس الأئمة السرخسي \_ رحمه الله \_(١) .

#### والثانية: في بيان عمل الشرط أنه في ماذا يعمل (١) ؟

قال الشّافعي ـ رحمه الله ـ : الشّرطُ يدخلُ في الحكمِ ويمنعُه عن التّبوت لا في السّبب ، بل السّببُ يبقى على حاله ـ المرادُ من السّببِ العلّه ـ (٢) . وعندنا : يدخلُ في السّببِ حتى لا يبقى سبباً أصلاً ، وينعدمُ الحكمُ أيضاً بناءً على انعدام السّبب لاقصداً (١) .

<sup>(</sup>١) أصول السترخسى ، ١/٧٥٢-٢٥٨ .

 <sup>(</sup>٢) يريد أن يوضّح في هذه المقدّمة : الخلاف في الشّئ الذي يدخلُ عليه الشّرط فيمنعُ عملَه ،
 هل هو الحكمُ قصْداً ؟ أو السّببُ ويأتي منْعُ الحكمِ تبعاً لا قصْداً ؟

<sup>(</sup>٣) يقولُ ابن السبكي ـ رحمه الله ـ من الشافعيّة : { قال علماؤنا : الشّرطُ إذا دخلَ على السّببِ ولم يكن مبطِلاً ، كان تأثيرُه في تأخيرِ حكم السّببِ إلى حين وجُـودِه لا في منْع السّببية .... وقال أبو حنيفة ضَلِيّتُه : الشّرطُ إذا دخلَ على السّببِ منَع انعقادَه سبباً في الحَال ، وربّما قالوا : الشّرطُ داخِلٌ على نفْسِ العلّةِ وأصْلِها لا على حكمِها ، قالوا : والشّرطُ يحُولُ بين العلّةِ وحكّها فلا تصيرُ علّة معه .

فحرُّفُ المسألة بيننا وبينهم أنّ الشَّرطَ هلْ يمنعُ انعقادَ سبب الحكم حتى يكون الحكم عند انتفاءِ الشَّرطِ مستنداً إلى البقاءِ على الأصْل لا إلى انتفاءِ الشَّرط ؟ أوْ لا يمنعُ انعقادَ العلّة بلْ يمنعُ وجودَ حكمِها حتى يكون الدَّالُ على انتفاءِ الحكمِ صيغةُ الشَّرط ؟ وهذا أصْلُ عظيمٌ في الخلافيّات ، عَظُم فيه تشاجر الفريقين ، وعليه مسائل } الأشباه والنظائر ، ٢٧/٢ - ٢٩ . وانظر أيضاً : الإحكام ، للآمدي ، ٢/٠٤ ، التلويح على التوضيح ، للتفتازاني ، ١٤٧/١ ، البحر المحيط ، للزركشي ٤/٠٤ ، التقرير والتحبير ، ١٣٢/١ ، فواتح الرحموت ، ٢٢٣١٤ . (٤٠ أنظر : الميزان ، للسمرقندي ، ص ٢٢٢ ، الفوائد ، لحميد الدِّين الضَّرير ( ٢٤٨ - ب ) ، التوضيح ، لصدر الشريعة ، ١/٤٧١ ، التقرير والتحبير ، ١٣٢/١ ، فواتح الرحموت ، ٢٢٢١ ) التوضيح ، لصدر الشريعة ، ١/٤٧١ ، التقرير والتحبير ، ١٣٢/١ ، فواتح الرحموت ، ٢٤٣٠ ك

#### والثالثة : في بيان أنّ الشّرط كيف يعمل ؟

قال الشّافعي ـ رحمه الله ـ :( الشّرطُ )(١) يوجِبُ الوجودَ عند الوجود ويوجبُ العدَمَ عند العَدَم(٢) .

وعندنا: لا يوجبُ العدَمَ عند العَدَم ؛ بناءً على أنّ اللّفظَ لم ينعقد سبباً عندنا ، فكان انعدامه على العدم الأصلي ، لا (على )(٢) أنّ الشّرط يُعدِمُه(٤) .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (د)

<sup>(</sup>٢) يقول ابن السبكيّ : { لا يُحسبُ أنّ الشّرطُ أضْعفُ حالاً وأنْزلُ رُتبةً من السّبب ، بـلْ الشّرطُ يلزمُ من عدَمِه العدَم ، وهو من هذه الجهة أقوى من السّبب ، إذْ السّببُ لا ملازمِـة بينه وبين المسّب انتفاءً وثبوتاً ، بخلاف الشّرط } الأشباه والنّظائر ، ٢٧/٢ .

وانظر أيضاً: المستصفى، للغزالي، ١٨٠/٢، الإحكام، للآمدي، ٢/٠١٠، البحر الحيط، ٣٢٧/٣.

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (ج) و (د) .

<sup>(؛)</sup> أنظر: تقويم الأدلة ( ٧٧ ـ ب ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ١٧٣/٤ ، أصول السرخسي ، ٣٠٣/٢ .

ومما يجدرُ ذِكْرُه في هذا المقام ما ذَكَرَه العلامة الزركشي في كتابه "البحر المحيط" حيث قال : { والحاصل أنّه لاخلاف في انتفاء الحكمِ عند انتفاء الشّرط ، ولكن هل الدالُّ على الانتفاء صيغــةُ الشّرط ، أو البقّاءُ على الأصْل ؟ فمن جعله حجّةً \_ أي منْ جعل المفهوم حجّة \_ قال بالأوّل ، ومن أنكره قال بالثاني .

وههنا أمورٌ أربعة ، أحدها : ثبوتُ الجزاءِ عند ثبوتِ الشّرط . وثانيها : عـدمُ الجـزاءِ عند عدَم الشّــــــــرط . وثالثها : دلالةُ النّطقِ على الأوّل . ورابعها : دلالته على الثاني .

فأما الدّلالة الأولى فمتفقّ عليها ، والرّابع هو المختلف فيه بعد الاتفاق على أنّ عدَمَ الجزاءِ ثابتٌ عند عدَمِ الشّرط ، لكن عند القائلين بالمفهوم ثبوتُه لدلالة التعليق عليه ، وعند النّفاة ثابتٌ بمقتضى البراءة الأصلية ، فالحكم متفقٌ عليه ، والخلاف في علّته .

والرّابعة: في بيان أنّ المحلّ هل هو شرط(١) زمان صيرورة اللفظ سبباً للحكم أمْ لا ؟

<sup>= =</sup> فالخلافُ إنما هـو في دلالة حرْفِ الشّرطِ على العدّمِ عند العَدَم ، لا على أصْـــلِ العدّمِ عند العَدَم ، لا على أصْـــلِ العدّمِ عند العَدم ، فإنّه ثابتٌ بالأصلِ قبل أنْ ينطقَ النّاطقُ بكلام ، وهكذا الكلام في سائر المفاهيم } ٣٩/٤ .

<sup>(</sup>١) في (د): يشترط.

<sup>(</sup>٢) في (أ) و (ب) و (د): صدور، وهي هكذا في (ج) ولكنها شُطبت وصُححت إلى (صيرورة) وهــــو الصّحيح، ومعناه: أنّ المحلَّ شرْطٌ للّفظِ في الوقْتِ أو الزّمانِ الـذي يصير فيه اللّفظُ سبباً للحكم.

#### بيـــان المقدّمة الأولى:

في قوله تعالى : ﴿ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَات ﴾ فإنّ عنده (١) إباحة نكاح الأمة لما كانت مقيّدةً بصفة الإيمان بالنص ، أوجبت النّفي بدون هذا الوصف فلا يجوّز نكاح الأَمَة الكتابية (٢) ، وعند دنا : لا يوجب ذلك ، فلذلك جوّزنا نكاح الأَمَة الكتابية (٢) .

فالحاصل ، أنّ لجواز نكاح الأَمَة عند الشّافعي \_ رحمه الله \_ شروطاً أربعةً سِوَى الشّرطِ المتّفق عليه من عدم الحرّة تحته ، وهي :

[ ١ ] عدَمُ طوْل (١) الحرّة .

[ ٢ ] وكوْنُ الأَمَة مؤمنة .

[ ٣ ] وخشية العَنَت – وهو الزّنا –

<sup>(</sup>١) أي عند الشافعي ـ رحمه الله ـ .

<sup>(</sup>٢) يقول الإمام الشّافعي : { وفي إباحةِ الله الإماءَ المؤمناتِ على ماشَـرَطَ لمنْ لم يجـدْ طوْلاً وخَافَ العَنَتَ دلالةٌ \_ والله تعالى أعلم \_ على تحريمِ نِكاحِ إماءٍ أهْلِ الكتاب } الأمّ، ٥/٥ . وانظر أيضاً : المهذب ، للشيرازي ، ٤/٤٤ـ٥٤ ، تخريج الفروع على الأصــول ، للزنجـاني ، ص ١٦٥ ، الإبهاج ، لابن السبكي ، ٣٧٠/١ ، مفتاح الوصول ، للتلمساني ، ص ٨٤ .

<sup>(</sup>٣) أنظر: مختصر اختلاف العلماء، للجصّاص، ٣٠٦/٢، المبسوط، للسرخسي، ١١٠/٥ والأصول له، ٢٥٦/١، أصول السبزدوي ٢٥٩/٢، رؤوس المسائل، ص ٣٨٨، بدائم

<sup>(؛)</sup> الطّوْل هو: القُدْرة على المهْر، قاله الزّحَـــاج، يقال: طَالَ فلانٌ على فلان طوْلاً، أي كان له فضـــلٌ عليه في القدرة، وقال أبو عبيدة: الطّوْلُ هو السَّعةُ والفضْل، وعليه فالطّوْل هو: القدرة على مؤن النكاح من مهرِ وخلافه.

أنظر: مجاز القرآن ، لأبي عبيدة ، ١/٣/١ ، القرطين ، للكناني ، ١١٨/١ ، معاني القرآن ، للزجّـــاج ، ٤٠/٢ ، تهذيب اللّغة ، للأزهري ، ١٨/١٤ .

#### [ ٤ ] وأنْ لا يكون تحته أمَةً أخرى .

وأصْلُ هذا: أنّ نكاحَ الأمَةِ عنده ضروريّ ، والضّرورةُ تتحقّق عند استجماع هذه الشّروط(۱) ، واستدلّ الشافعي ـ رحمه الله ـ لإثبات مذهبه: بقوله عَلَيْنَ : ﴿ فِي خَمْسٍ مِن الإِبِلِ السّائمةِ [ ٩٥/ب] شَاة ﴾ (١) إنّ ذلك يوجِبُ نفْيَ الزّكاةِ في غير السّائمةِ بالإجماع(٢)، وما ذلك إلا باعتبار (أنّ)(٤)

<sup>(</sup>۱) أنظر: الأمّ ، للشافعي ، ٥/٥ ، المهذّب ، ٤٥/٢ ، الروضة ، للنووي ، ١٣٢-١٣٩ ، أسنى المطالب ، لزكريا الأنصاري ، ٣٧-١٥٩ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارقطني عن ابن عمر في كتاب عمر ـ رضي الله عنهمـا ــ أنّ رسـولَ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عنهما ــ أنّ رسـولَ الله عَلَيْمُ الله عنهما ــ أنّ رسـولَ الله عَلَيْمُ الله عنهما عنه الله عنه الله عنه الله عنه الحديث متروك } سنن الدارقطني ، ١١٣/٢ .

وأخرجه الحاكم من طريق الزهـــريّ عن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم عن أبيه عن حدّه عن النبيّ عَلَيْ أنه كتب إلى أهل اليمن بكتابٍ فيه الفرائض والسنن والديات وفيــه : ﴿ وَفِي كُلّ حُمْسٍ مِن الإبل السائمة شاة ﴾ المستدرك ، ٣٩٧-٣٩٥/١ .

وأخرج أبوداود والترمذي وابن ماجة والحاكم وعبدالرزاق عن الزهري عن سالم عن عبدا لله بن عمر عن أبيه أنه قرأ كتاب رسول الله على الصدقات فكان فيه : ﴿ فِي خمسٍ من الإبل شاة ﴾ .

أنظر: سنن أبي داود، ٢/٥٢٨(١٥٦٨)، سنن الترمذي، ١٧/٣(٦٢١)، سنن ابن ماجة انظر: سنن أبي داود، ٢/٩٢(٢١)، سنن ابن ماجة (١٧٩٨)٥٧٣/١) .

<sup>(</sup>٣) قوله : { بالإجمـــاع } فيه نظـــــر ؛ فإنه قد ورد عن الإمام مالك ــ رحمه الله تعالى ــ أنّـه أوحَبَ السرّكاةَ في السّائمة والمعلوفة . أنظر : بداية المحتهد ، لابن رشد ، ١٨٣/١ ـ ١٨٤ .

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( د )

الوصْفَ يوجِبُ العدَمَ عند العَدَمِ \_ كما هو حكمُ الشّرطِ عندي(١) \_ فقد احتاج الشّافعي \_ رحمه الله \_ إلى أنْ يُقيمَ الدّليلَ في ثلاثة مواضع :

أحسدها: أنّ الوصْفَ ملحَقٌ بالشّرط.

[ الثاني ] : وأنّ الشّرطَ يعملُ في الحكم دون السّبب .

[ والثالث ]: وأنّ الشّرطَ يوجبُ العدَمَ عند الُعَدم .

#### أما الأول:

فإنّ النصَّ لما أوجَبَ الحكم في المسمّى المشتمل على أوصاف مقيداً بوصف من تلك الأوصاف ، صار ذلك الوصْف بمنزلة الشّرط لإيجاب الحكم لأنه لما ( لم )(٢) يثبت ( الحكم )(٣) بالنصّ بعد وجود المسمّى ما لم يوجد ذلك الوصْف ، ولولا ذِكْرُ الوصْف لكان الحكمُ ثابتاً قبْلَ وجُودِه ، كان هذا أمارة الشّرط(١٠) ، وفي [٤٧] الشّرط الحكمُ كذلك ، فإنه إذا قال لامرأته : أنت طالقٌ إنْ دخلت الدار ، لا يكون موجباً وقُوعَ الطّلاق ما لم تدخل ، وبدون هذا الشّرط كان موجباً للطّلاق قبْلَ الدّخول بالإجماع ، ثمّ الوصْف وبدون هذا الشّرط كان موجباً للطّلاق قبْلَ الدّخول بالإجماع ، ثمّ الوصْف يعملُ مثلَ هذا العمل ، حتى لو قال لها : إنْ دخلت الدار راكبةً فأنت طالقٌ ، كان الرّكوبُ شرطاً ، وفي الشرط الحكمُ عندي (٥) : نفي الحكم عند عدم كان الرّكوبُ شرطاً ، وفي الشرط الحكمُ عندي (٥) : نفي الحكم عند عدم

<sup>(</sup>١) أي عند الشَّافعي ؛ لأنَّه يتكلمُ الآن بلسان حاله .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(؛)</sup> هكذا في جميع النسخ ، وأراد المؤلّف ـ رحمه الله ـ بيان مماثلة الوصْف للشرْطِ من حيث التّاثيرُ في الحكم وجوداً وعدماً .

<sup>(°)</sup> أي عند الشَّافعي .

الشّرط، فكذلك التّقييدُ بالوصْف(١).

فالحاصل ، أنّ للوصف أثراً للاعتراضِ على ما هو الموجب ، كالشّرط فإنّ الموجب موجب حكمه في الحالِ لولا الشّرط ، فكان الشّرط مؤخّراً حكم الموجب ، ومعدماً حكم عند عدّمِ الشّرط ، فكذلك الوصف ، فلذلك ألحق الوصف ، فلذلك ألحق الوصف بخلاف العلّة فإنها لابتداء الإيجاب ، لا للاعتراض (٢) على مايوجب ، فصارت العلّة بمنزلة اسمِ العَلم ، فلذلك تعلّق بها الوحود و لم توجب العدّم عند عدّمِها ؛ لأنّ الحكم صالح أنْ يثبت بعِللٍ شتى على طريق البدليّة (٢) .

قوله : { عند فوات الشرط } وهو عدّمُ طوْلِ الحرّة ، { أو الوصف } وهو وصْفُ الإيمانِ في قوله تعالى : ﴿ وَمَـنْ لَم يَسْتَطِعْ مَنْكُمْ طَوْلاً أَنْ يَنْكِحَ اللّهِ عَنْكُمْ طَوْلاً أَنْ يَنْكِحَ اللّهُ عَنْكُمْ طَوْلاً أَنْ يَنْكِحَ اللّهُ عَنْدَاتِ اللّهُ عَنْدَاتٍ اللّهُ عَنْدَاتٍ اللّهُ عَنْدَاتٍ اللّهُ عَنْدَاتٍ اللّهُ عَنَاتٍ اللّهُ عَنَاتٍ اللّهُ عَنَاتٍ اللّهُ عَنْدَاتٍ اللّهُ عَنْدَاتٍ اللّهُ عَنْدَاتٍ اللّهُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ اللّهُ عَنْدُ عَنْ عَنْدُ عَنْدُونُ فَا عَنْ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْ عَنْدُونُ عَنْدُ عَنْدُونُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُونُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْ عَنْدُ عَنْدُونُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُونُ عَنْدُ عَنْدُونُ عَنْدُونُ عَنْدُونُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُ عَنْدُونُ عَنْ

<sup>(</sup>١) أنظر : الأمّ ، ٧/٥ ، الأشباه والنّظائر ، لابن السّبكي ، ٢٧/٢ ، نهاية السّول ، للإسنوي ٢١٩/٢ .

<sup>(</sup>٢) في (د): فإنهّا لابتداء الإيجاب في الاعتراض، وهو خطأ؛ لأنّه يريـدُ أنْ يثبـت أنّ العلّـة ليست للاعتراض ، فكيف تكون لابتداء الاعتراض ؟

<sup>(</sup>٣) أنظر: تخريج الفروع على الأصول ، للزّنجاني ،ص ١٤٨ ، الأشباه والنّطائر ، لابن السبكي ٢٤/٢ ، البحر المحيط ، ٣٢٨/٣ ، التلويح على التوضيح ، ١٤٦/١ - ١٤٧ ، التقرير والتحبير ، ١٣٢/١ .

## [ كُرةُ الخِلافِ في هذه السألة ]

[ وحاصله: أنه ألحق الوصف بالشرط ، واعتبر التعليق بالشرط عاملا في منع الحكم دون السبب ، ولذلك أبطل تعليق الطلاق والعتاق بالملك ، وجوز التكفير بالمال قبل الحنث ؛ لأن الوجوب حاصل بالسبب على أصله ، ووجوب الأداء متراخ عنه بالشرط ، والمالي يحتمل الفصل بين وجوبه ووجوب أدائه ، أما البدني فلا يحتمل الفصل ، فلما تأخر الأداء لم يبق الوجوب .

وإنا نقول: بأن أقصى درجات الوصف إذا كان مؤثرا أن يكون علة للحكم، كما في قوله تعالى: ﴿ الزّاني ﴾ ، ﴿ والسّارة ﴾ ولا أثر للعلة بلا خلاف ، ولو كان شرطا فالشرط داخل على السبب دون الحكم فمنعه من اتصاله بمحله ، وبدون الاتصال بالمحل لاينعقد سببا ، ولهذا لو حلف: لا يطلق ، فعلق الطلاق بالشرط ، لايحنث ما لم يوجد الشرط ، وهذا بخلاف خيار الشرط في البيع ؛ لأن الخيار داخل على الحكم دون السبب ، ولهذا لو حلف: لا يبيع ، فباع بشرط الخيار يحنث .

وإذا ثبت أنّ التعليق تصرّف في السبب بإعدامه إلى زمان وجود الشرط لا في أحكامه ، صحّ تعليق الطلاق والعتاق بالملك ، وبطل التكفير بالمال قبل الحنث .

وفر قُلُسه بين المالي والبدني ساقط ؛ لأنّ حقّ الله تعالى في المال فعل الأداء ، والمال آلته ، وإنما يقصد عين المال في حقوق العباد ] .

( قوله )(١) : { أَلْحُقَ الوصف بالشرط } من حيث ( إنّ )(٢) الموصوف

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) و (ب) و (د) .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ب ) .

يتعلّقُ بالوصْفِ كالمشروطِ يتعلّقُ بالشّرط، ومن حيث المعاني التي ذكرناها أَلَحَقَ الوصْفَ بالشّرطِ، واعتبر [٤٤/ج] التعليق بالشّرطِ عاملاً في منع الحكم دون السّبب المرادُ من السّبب العلّة ... ؛ لأنّ الحكم مضاف عند وجودِ الشّرطِ إلى هذا بالاتفاق، لكن عندنا: بطريق الانقلاب، أي عند وجودِ الشّرطِ انقلبَ ماليس بعلّةٍ علّةً، وعنده: باعتبار حقيقة العلّة، لكن قبلَ وجودِ الشّرطِ لم تعمل العلّة عملَها باعتبارِ المانع، وقد ارتفع المانع فعملت العلّة السابقة عملها، وأما السّبب الحقيقي فهو ما يكون طريقاً إلى الحكم من غير أن يضاف إليه الحكم لا وجوباً ولا وجوداً، فكان الخلاف ههنا في موضعين:

أحدهما: في إلحَاق الوصْفِ بالشّرط.

والثاني: في عَمَلِ الشّرط.

فعنده: الشّرطُ يُعدم الحكمَ مقصوداً لا العلّة ، وعندنا: يُعدم العلّة ، فكان عدمُ الحكم عندنا بناءً على عدم العلّة لا مقصوداً .

ثمّ الدليل لنا في أنّ الوصف غيرُ مُعدمِ للحكم عند فواته(١):

\_ قوله تعالى :﴿ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِاً قِ اللَّتِي هَاجَرْنَ مَعَك ﴿ ٢٠) فالتَّقييدُ بهذا الوصْفِ لا يوجبُ نفْيَ الحلِّ في الّلاتي لم يهاجرن معه بالاتفاق

 <sup>(</sup>١) أنظر هذه الأدلة وغيرها في: التقويم ( ٧٨ ـ ب )( ٧٩ ـ أ ) ، أصــــول السرحسي ،
 ٢٥٨/١ ، التوضيح ، ١٤٧/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٥٨/٢-٢٥٩ .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٥٠ ) من سورة الأحزاب

— وكذا قوله تعالى :﴿ وَلاَ تَأْكُلُوهَا إِسْرَافاً وَبِدَاراً أَنْ يَكْبَرُوا ﴾(١) فالتّقييدُ بهذا الوصف(٢).

وقوله: إنْ دخلتِ السدّارَ راكبة ، إنما جعلنا الرّكوبَ شرطاً لكونه مقروناً ومعطوفاً على الشّرطِ معنى ، وحكمُ المعطوف حكمَ المعطوف عليه ، فأما الوصْفُ المقرونُ بالاسمِ يكونُ بمنزلةِ الاسم ، والاسمُ ليس في معنى الشّرطِ لإثباتِ الحكم ، فكذلك الوصْفُ المقرونُ به ولو كان [١٤٤] شرطاً فعندنا: تعليق الحكمِ بالشّرطِ يوجبُ وجُودَ الحكمِ عند وجُودِ الشّرط ، ولا يوجبُ العدمَ عند عدمِ الشّرط ، بلُ ذلك باق على ما كان قبْلَ التعليق ، وإنما لا نوجِبُ الزّكاة في غير السّائمة باعتبار نصَّ آخَرَ صريحٍ ينفي التعليق ، وإنما لا نوجِبُ الزّكاة في غير السّائمة باعتبار نصَّ آخَرَ صريحٍ ينفي

<sup>(</sup>١) الآية (٦) من سورة النّساء .

<sup>(</sup>٢) ذكر القائلون بمفهوم المخالفة شروطاً للعمل به ، منها ما يرجع للمذكور ، ومنها ما يرجع للمسكوت ، فلا يعمَلُ مفهومُ المخالفة عملَه إلاّ إذا ثبت أنّ القيْدَ المذكور في الخطاب إنما هو للتخصيص ، فإذا لاحت معه فائدة أخرى ، أو انتفت فائدة التخصيص بثبوت نصّ يعارضها ، فلا عمل للمفهوم حينئذ . وقد أجاب القائلون بالمفهوم على هرذه الأمثلة بأنّه لم يتحقّق فيها شرْطُ العمل به .

أنظر: شرح اللمع ، للشيرازي ، ٢/١٤٤ ، بيان المختصر ، للأصفهاني ، ٢٠٩/٢ ، العضد على ابن الحاجب ، ٢٠٩/٢ ، البحر المحيط ، ١٧/٤ ، نهاية السول ، ٢٠٩/٢ ، شرح الكوكب المنير ، ٣٠٩/٣ ، تفسير النصوص ، ٢٧٢/١ .

الزّكاة ، وهو قسوله عَلَيْنُ : ﴿ لَا زَكَاةً فِي العَوامِلِ والحَوامِلِ والعَلُوفة ﴾ (١) ، أو باعتبار ( أنّ ) (٢) صِفة السّومِ صارت بمنزلةِ العلّةِ في حكمِ الزّكاة ، إذْ هي المثيرةُ لوجُوبِ الزّكاة ، ولهذا تُضَاف الزّكاةُ إليها يقال : زَكَاةُ السّائمة ، والواجباتُ تُضَاف إلى أسبابها حقيقةً (٢) .

وأمّا ما ذَكر(١) من الفرْقِ بين العلّةِ والشّرط، بأنّ الشّرطَ يوجبُ إعدامَ الحكمِ عند عدَمِ الشّرط، بخلاف العلّة فإنّها توجبُ وجُودَ الحكمِ عند وجُودِها [٠٦/ب] ولا توجبُ العدَمَ عند العدَم .

فقلنا: إنّ إثبات الشئ الحكم عند وجودِه وإعدَامَه عند عدمه آية ويادة التاثير في ذلك ( الحكم )(٠) ، ولا شكّ أنّ تأثير العلّـة أكثر وأبلغ من تأثير الشّرطِ في الحكم ، حتى إنّ الحكم يُضَاف إلى العلّة بالوجوب والوجود بها ، ويُضَاف إلى العلّة لا توجب عدم عدم

<sup>(</sup>١) قال الزيلعي : { غريبٌ بهذا اللَّفظ } نصب الراية ، ٣٦٠/٢ .

ولكن أخرج أبو داود عن علي بن أبي طالب ظينه مثله مرفوعاً بلفظ : ﴿ ليس على العوامل شيئ ﴾ كتاب الزكاة ، ٢٩/٢ (١٥٧٢) ، وأخرجه الدارقطيني ، ١٠٣/٢ ، وعبدالرزاق في "مصنفه" ، ١٩/٤ (٦٨٢٩) ، وابن أبي شيبة في "مصنفه" ، ١٣٠/٣ .

وأخرج الدارقطني نحوه عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ بلفظ : ﴿ ليس في البقر العوامل صدقة ﴾ ، وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن حدّه : ﴿ ليس في الإبل العوامل صدقة ﴾ . ١٠٣/٢

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ب) .

<sup>(</sup>٣) أنظر: التقويم (٧٧ ـ ب)، أصول السرحسي، ٢٥٨/١

<sup>(؛)</sup> أي الشَّافعي ـ رحمه الله ـ .

<sup>(°)</sup> ساقطة من ( ب ) .

الحكمِ عند عدمها \_ مع قوّتها \_ فأوْلى أنْ لا يوجِبَ الشّرطُ عدَمَ الحكمِ عند عدمه \_ مع ضعْفِه \_ ، وهذا ظاهــــر ، وهو معنى قوله في "الكتاب" : { وإنا نقول بأن أقصى درجات الوصف إذا كان مؤثرا أن يكون علة للحكم } إلى آخِرِه .

ثمّ الشّافعي ـ رحمه الله ـ ترك أصْله في الوصْف بأنّه يوجب عدَم الحكم عند عدَمِه في قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ لَم يَسْتَطِعْ مِنْكُم طَوْلاً أَنْ يَنْكِحَ الحُصنَاتِ المؤمناتِ ، فالشّافعي ـ رحمه الله ـ كما المُوْمِنات ﴾ فا لله تعالى قيّد المحصنات بالمؤمنات ، فالشّافعي ـ رحمه الله ـ كما شَرَطَ في نِكاحِ الفتياتِ المؤمنات : أَنْ لا يستطيعَ طوْل الحرّة المؤمنة ، كذلك يشترِط عدم طوْل الحرّة المؤمنة ، كذلك يشترِط عدم طوْل الحرّة المؤمنات المؤمنات ﴾ فكان منْ حقّه على أصله أنْ يشترِط عدم طوْل الحرّة المؤمنة فحسب ، ولا يتعرّض لطوْل الحرّة الكتابية ، بلْ يجوزُ نِكاحُ الأَمَة مع طوْل الحرّة الكتابية (١) يتعرّض لطوْل الحرّة الكتابية ، بلْ يجوزُ نِكاحُ الأَمَة مع طوْل الحرّة الكتابية (١)

<sup>(</sup>۱) أحاب الإمام النّووي عن ذلك بأنّ القيْدَ ههنا لا للإشتراط ، بـلْ حرجَ هذا القيْدُ مخرج الغالب ، لأنّ الغالب فيمن لايملك طوْل الحرّة المؤمنة أنه لايملك طوْل الحرّة الكتابية ، فقــوله تعالى : ﴿ الحُصنَاتِ المُؤْمِنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْمُؤْمِنَة والمحصنة المؤمنة والمحصنة الكتابية ، فمن لم يستطع طوْل إحديهما حاز له بعد توفّر باقي الشروط نكاح الأمة بشرُط كونها مؤمنة ب ، والقيْدُ إذا خرَجَ مخرجَ الغَالِب لامفهوم له ، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنْتُم عَلَى سَفَوٍ وَلم تَحِدُوا كَاتِباً فَوه السّفرِ والحَضَر ، ولكن ذُكِر في السّفرِ لأنّ الغالبَ فيه عدم وجود الكاتب .

أنظر: الرّوضة، ١٢٩/٧ ، كشف الأسرار ، ٢٧٣/٢

قوله : { ولذلك أبطل تعليق الطلاق والعتاق بالملك } بأنْ قـال لأجنبيّـة إنْ تروّجتُكِ فأنتِ حُـرٌ ، فإنّـه إنْ تروّجتُكِ فأنتِ طالقٌ ، أو قال لمملوكِ الغيْرِ : إنْ ملكتُكَ فأنتَ حُـرٌ ، فإنّـه لا يصحّ عنده(١) .

هذا ثمرة ما قال من الأصل [ ٨٤ /أ] منْ عمَلِ الشّرط الشّرط منعَ الحكمَ دون السّبب \_ أي العلّة \_ تبقى ( العلّة ) (٢) على حقيقتها ، والعلّة كما لا تنعقدُ بدون انضمام شطريها (١) في قوله : أنتِ بدون قوله : طالقٌ ، كذلك لا تنعقدُ بدون الاتصال بالمحلّ بالاتفاق ، حتى لو باع الحرّ ، أو تزوّج المحارم لا يصحّ ، وغير المنكوحة غير محللً للطلاق ، فلذلك لم تصِر ،

<sup>(</sup>١) أي عند الشّافعي ، يقول النّووي : { ولو قال لأجنبية نظم الذهب ، وبه قطع الجمهور ، وهو كلّ امرأة أنكحها فهي طالق ، فنكَعَ لم يقع الطلاق على المذهب ، وبه قطع الجمهور ، وهو الموجود في كتب الشافعي ـ رحمه الله ـ } ويقول ابن السبكي : { تعليقُ الطّلاق أو العتْق باللّك باطلٌ عندنا ؛ لأنّ التطليق المعلّق سببُ وقوع الطّلاق ، وللتعليق أثـرٌ في تأخير حكمه مع بقاء سببه ، وإذا بقيت السببية لزم أنْ يكون المحلّ مملوكاً ، فإنّ اتصالَ السبب بالمحلِّ المملوكِ شرطٌ لانعقادِه ليكون السببُ مفضياً إلى الحكم عند وجُودِ الشّرط } .

أنظر : الرّوضة ، للَّنووي ، ٨/٨ ، الأشباه والنَّظائر ، لابن السبكي ، ٢٩/٢ .

وانظر أيضاً: المهذّب، للشيرازي، ٧٧/٢، أسنى المطالب، ٢٨٥/٣، مغني المحتاج، للشربيني، ٢٩٣-٢٩٣،

<sup>(</sup>٢) أنظر هذه الفروع المبنية على هذا الأصــــل وغيرها في : رؤوس المسـائل ، للزمخشـري ، ص ٤٠٠ ، تخريج الفروع على الأصول ، ص ١٤٨-١٥١ ، الأشباه والنّظائر ، لابن السـبكي ، ٣٤ ـ ٢٩/٢ .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) و ( ج )

<sup>(</sup>١) في (ب): شرْطيْها.

محلاً لتعليق الطّلاقِ بالملك أيضاً (عنده)(١)، إذْ التّعليقُ عنده علهٌ حقيقيـةٌ إلاّ أنّ حكمه مؤخّرٌ، وذلك لايضرّ للعليّة ـ كما في شرط الخيار في البيع ـ .

وكذلك التكفير بالمال قبل الحنث يصحّ عنده بناءً على هذا الأصل(٢) لأنّ اليمينَ في عرف الفقهاء على نوعين :

- \_ يمينٌ با لله .
- ویمین بذِکْر شرْطٍ وجزاء ، فاسمه(۳) التعلیق .

والكفّارة مخصوصة باليمين بالله تعالى ، ووقوع الجزاء في التعليق قامَ مقامَ الكفّارة في اليمين بالله تعالى ، إذْ كلّ منهما إنما يلزمُ عند الجنث ، ثمّ التعليق لما كان سبباً لوقوع الطّلاق والعِتَاق قبْلَ الجنثِ عنده صار اليمين بالله تعالى سبباً لوجوب الكفّارة قبْلَ الجنث ؛ لأنّ اليمينين بعد انعقادهما (سبباً)(؛) قبل الحنث لحكمهما ، يثبت حكمهما على ما يقتضيه كلّ واحدٍ منهما ، ففي التعليق بالملك لما لم يوجد المحلُّ لم ينعقد سبباً ، وفي اليمين بالله تعالى لما وُجد المحلّ انعقد سبباً ، وفي اليمين بالله تعالى لما وُجد المحلّ المحقّرة في الماليّ جوازاً لا وجوباً ؛ لأنّ وجوبَ الكفّارة معلّق الحلّ انعقد سبباً ، وفي اليمين بالله تعالى لما وُجد

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ب )

<sup>(</sup>٢) يقولُ النّووي في "الرّوضة" : { يجوزُ التّكفيرُ قَبْلَ الحِنْثِ إِنْ كَفَّرَ بغيرِ الصّومِ ولم يكن الحِنْثُ معصيةً ، ويُستحبُّ أَنْ يؤخّر التّكفيرَ عن الحِنْثِ ليحرجَ من خِلافِ أبي حنيفة صَيْطَة وإنْ كَفَرَ بالصّومِ فالصّحيحُ المشهورُ أَنّه لا يجوزُ تقليمُه على الحِنْث } الرّوضة ، ١٧/١١ . كفّرَ بالصّومِ فالصّحيحُ المشهورُ أَنّه لا يجوزُ تقليمُه على الحِنْث } الرّوضة ، ١٧/١١ . وانظر أيضاً : المهذّب ، للشيرازي ، ١٤١/٢ ، الأشباه والنّظائر ، لابن السّبكي ، ٣٤/٢ ، تحفة المحتاج ، لابن حجر الهيثمي ، ١٤/١٠ - ١٦ ، أسنى المطالب ، لزكريا الأنصاري ، المحدد الهيثمي ، ١٤/١٠ - ١٠ ، أسنى المطالب ، لزكريا الأنصاري ، المحدد الهيثمي ، ١٤/١٠ - ١٠ ، أسنى المطالب ، لزكريا الأنصاري ،

<sup>(</sup>٣) لو قال : واسمه التعليق ، لكان أولي

<sup>(</sup>٤) ساقطة من ( ب ) .

بالحِنثِ بالاتفاق ، فكان الحِنْثُ شرْطَ وجوبِها لا شرْطَ انعقاد سببها ، كَحَوَلان الحوْلِ في بابِ الزّكاة .

ولا يلزمُ أنّ تعجيلَ البدنيّ في الكفّارةِ لا يجوزُ عنده ؛ لأنّ في الحقوق الماليّة الوجوبُ ينفصلُ عن الأداءِ منْ حيث إنّ الواجبَ قبْلَ الأداءِ مالٌ معلومٌ كما في حقوقِ العباد ، وأما البسدنيّ فالواجبُ فيه فِعْلٌ يتأدّى به ، فلا يتحقّقُ انفصالُه عن الأداء ؛ لأنّ الفعلَ عينُ الأداء ، فلما تأخّرَ وجُوبُ الأداء ، تأخّرَ السّببُ أيضاً ضرورةً ، لأنّ أحدَهما لا ينفصلُ عن الآخر .

ونظيرُه الشِّراءُ مع الاستئجار ؛ فإنّ بشِرَاءِ العينِ يثبتُ المِلْكُ ويتمّر، السّببُ قَبْلَ فِعْلِ التّسليم ، وبالاستئجارِ لا يثبتُ المِلْكُ في المنفعةِ قَبْلَ الاستيفاء لأنّها لا تبقَى وقتين ، ولا يتصوّرُ تسليمُها قَبْلَ وجُودِها ، بـلْ يقـترنُ التّسليمُ بالوجود ، فإنما تصير معقوداً عليها مملوكةً بالعقد عند الاستيفاء ، فكذلك في حقوقِ الله تعالى يُفصَلُ بين الماليّ والبدنيّ من هذا الوجه ، ألا تـــرى أنّ من قال : للهِ عليّ أنْ أتصدّق بدرهمٍ رأسَ الشّهْر ، فتصدّق به في الحالِ جازَ لهذا

<sup>(</sup>١) في (أ): ويتمّ به السبب .

المعنى [ ٥٤ /ج] بالاتفاق(١) ، بخلاف ما لوقال : للهِ عليّ أنْ أُصلّي ركعتين يوم الجُمعة ، لا يجــوزُ في

<sup>(</sup>١) يجوز هنا بالاتفاق ؛ لأنها عبادة مالية ، ومع كونها عبادة مالية فإنّ النّاذرَ بلفظِهِ هـذا أضافَ الصّدقة إلى وقتٍ معيّنٍ لذلك حازَ له أنْ يتصدّقَ به في الحال .

وهذا جارٍ في باب الإضافات ، أي كما جازَ له التعجيل فيما لو أضافَ الصّدقة إلى وهذا جارٍ في باب الإضافات ، أي كما جازَ له أيضاً أنْ يتصدّقَ به في غير ذلك المكان فيما لو عيّن المكان بأنْ قال : للهِ عليّ أنْ أتصدّقَ بدرهم في مكان كذا .

ويجوزُ أنْ يتصدّقَ به على غير المسكينِ الذي عيّنه بأنْ قال : للهِ عليّ أنْ أتصدّقَ بدرهمٍ لفلان . ويجوزُ أنْ يتصدّقَ بهذا الدّرهمِ الذي عيّنه بأنْ قال : للهِ عليّ أنْ أتصدّقَ بهذا الدّرهم .

ففي هذه الوجوه كلّها يلزمه التصدّق بالمنذور ، ويلغو اعتبار ذلك القيد الـذي ذكره ، وذلك لأنها عبــــادةٌ ماليّة ، المعنى فيها إنما هو القُربَة ، ومعنى القُربَة غير معتبرٍ في تعيين المكانِ والزّمان والمسكين والدّرهم .

وسيأتي في ص ( ١٤٤) الفرْقُ بين الإضافة وبين التعليقِ بالشّرط ، فإنّ النّاذرَ لو علّـق نذْرَه بشرطٍ ما ، فإنّه لا يجوزُ له مخالفةُ شرْطِه ؛ لما أنّ المعلّقَ بالشّرطِ معدومٌ قبل وجُودِ الشّرط ، وإنما يجوزُ الأداءُ بعد وجودِ السّبب ، والسّببُ هو النّذر ، فإذا علّقه بالشّرطِ كان معدوماً قبله ، أي السّببُ ينعدم بدخول الشــرط عليه ، فلا يكون حينئذٍ سبباً ، فلا يجوز له أنْ يتصـدّق قبل وجود الشرط ، فلو قال مثلاً : إذا قدم فلانٌ فللهِ عليّ أنْ أتصدّقَ بدرهم ، أو قال : إذا جاءَ غدّ وظلّهِ عليّ أنْ أتصدّق بدرهم ، ما يجزئه .

أما في باب الإضـــافة فلا ينعدمُ السّببُ بدخول المضاف عليه ، لذلك جازَ للنّاذرِ أنْ يتصدّق على غير منْ أُضيفَ الحكمُ إليه .

أنظر : الأصل ، للإمام محمّد بن الحسن ، ٢٥٦/٢ ، المبسوط ، للسرخسي ، ١٣٩/٣ ـ ١٣٠ ، المختلف ، لأبي الليث السمرقندي ، (٣٣ ـ ب )(٣٣ ـ أ ) .

### قول محمدٍ \_ رحمه الله \_ ، خلاف \_ . خلاف \_ أ لأبي يوسف \_ رحمه الله \_ (١) ، كذا

(١) أما هنا فالحال مختلفٌ ؛ لأنّ المنذور هنا عبادةٌ بدنيّةٌ .

وقد ذكر شمس الأئمة السرخسي ـ رحمه الله ـ في "المبسوط": أنّ النّاذرَ بالعبادة البدنيّة إذا أضاف النّذرَ إلى زمان بعينه بـ أنْ قـــــــال: للهِ عليّ أنْ أصومَ رجباً ، أو أعتكف رجباً ، أو قال: للهِ عليّ أنْ أصلي ركعتين غداً ، وبعد ذلك صام شهراً قبل رجب ، أو اعتكف شهراً قبله ، أو صلّى ركعتين اليوم قبل أن يدخل غداً ، ذكر فيه خلاف أبي حنيفة وأبي يوسف ـ رحمهما الله ـ ، وخلاف محمدٍ وزُفر ـ رحمهما الله ـ .

فبينما يرى أبو حنيفة وأبو يوسف ـ رحمهما الله ـ جواز ذلك ، استدلالاً بـ :

١ ـ أنّ الناذر يلتزم بنذره الصوم دون الوقت ؛ لأنّ معنى القربة في الصوم ، وتعيين الوقت غير مفيد في هذا المعنى ، فلا يكون معتبراً .

Y \_ أنه أدّى العبادة بعد وجود سببها قبل وجوبها ، فيجوز ، كما لو كفّر بعد الجَـــــرْح قبل زهوق الرّوح في قتل المسلم ، أو في قتل الصيد ، وبيان ذلك : أنّ هذه عبادةٌ تُضاف إلى النّذر لا إلى الوقت يقال : صوْم النّذر ، والواحبات تُضاف إلى أسبابها ، والإضافة إلى وقتٍ لا يمنع كونه نذراً في الحال .

يرى محمد وزُفر ـ رحمهما الله ـ أنه لا يجوز تقديم مــا أضافه الإنسان إلى وقت بعينه ونَذَرَه قُربةً للهِ تعالى ، فلو صام شهراً قبل رجب ، أو صلّى ركعتين قبل أنْ يجئ غداً ، لم يجزئه ذلك ؛ استدلالاً بـ :

١ ـ أنّ ما يوجبه العبد على نفسه معتبرٌ بما أوجبه الله تعالى عليه ، وما أوجبه الله تعالى في وقت معينه لا يجوز تعجيله على ذلك كصوم رمضان ، فكذلك ما يوجبه العبد على نفسه .

Y \_ ولأنّ النّذر يجعلُ ما هو المشروع نفلاً واحباً \_ أي يجعله واحباً \_ ، ولهذا يتأدّى فيه مطلق النيّة ، وبالنيّة قبـ ل الزوال \_ وهذا هو شـان الحنفية في النّذر المعيّن \_ ، أما النّذر المطلق فلا يتأدّى إلاّ بنيّةٍ من الليل ، فكونه يتأدّى بمطلق النيّة وبالنيّة قبل الزوال دليلُ عدم صحّة تقديمه على الوقت الذي أضافه إليه .

أمًّا إذا علَّق نذر العبادة البدنيّة بشرطٍ ، ففيه الخلاف مع الشافعية ، وهو المذكور في هذا الكتاب .

في "الجامع الكبير"(١) .

وذكر الإمام بدرالدِّين الكرْدري(٢) ـ رحمه الله ـ بيان هذا في "حاشية التقويم"(٣) وقال: الفعلُ هو صرْفُ الممكن من الإمكان إلى الوجوب، أي التحقّقُ والنَّبوت، وهذا اسمٌ لما يوجد في الخارج، فإذا وَجَبَ الفِعْلُ(١) وَجَبَ فِعْلُه في الخارج، فلا يتصوّرُ انفصالَ وجوب الفعل عن وجوب الأداء لأنّ الفعل لما وجَبَ وحبَ أداؤه، ولو لم يجب الفِعْلُ [٢٦/ب] لا يجب أداؤه إذْ لا واسطة بين الفعلِ والأداء، فلما تأخرَ وجُوبُ الأداء إلى ما بعد الحِنْثِ تأخرَ نفسُ الوجوبِ ضرورةً، فلو أدّى البدنيّ قبْلَ الحِنْثِ كان مؤدّياً للكفّارةِ قبل نفْسِ الوجوب، فلا يجوز.

وأما المالُ مع الفعلِ فيتغايران ، فجازَ أنْ يتصفَ المالُ بالوجوبِ ولا يثبت وجوب الأداء ، ألا تسرى أنّ النّمنَ \_ وهو المالُ \_ بجبُ في ذمّة المشتري بمجرّدِ البيع ، ولا يجبُ الأداءُ ما لم يُطالِب ، لما أنّهما يتغايران ، بخلاف البدنيّ \_ على ما ذكرنا \_ .

<sup>= =</sup> أنظر : المحتلف ، لأبي اللّيث السّمرقندي ، ( ٣٣ ـ ب )( ٣٣ ـ أ ) ، المبسوط ، للسرخسي ، ٣٠/٣ .

<sup>(</sup>۱) الجامع الكبير ، للإمام محمد بن الحسن ، ص ( ١٤ ) ، وذكره أيضاً في كتابـه "الأصـل" ، ٢٥٧-٢٥٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته ص ( ٨٨ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) سبق التّعريف بهذا الكتاب في القسم الدّراسي ص (١١٣) ، و لم أعثر عليه ، ولكن انظر عمياه : الأسرار ، للدّبوسي (١١٠ - أ ) .

<sup>(</sup>١) في (أ): فإذا أوْجَبَ الفعل .

قوله: { بان اقصى درجات الوصف } أي غَاية مافي الباب أن الوصف من حيث التأثيرُ صارَ بمنزلةِ العلّةِ في إثباتِ الحكم؛ لأنّه لا غاية فوقها في الأوصافِ التي تتعلّقُ بها المشروعات، وليس للعلّةِ هذا التأثيرُ الذي أثبته للوصف، فبَطَلَ من حيث يوجد(١)، حتى إنّ الزّاني والسّارق علّة حُكمِهما مأخذُ اشتقاقهما، وهو (الزّنا والسّرقة)؛ لأنّ الحكم أذا ترتّب على لفظ مشتقٌ، يكون مأخذَ الاشتقاق علّة لذلك الحكم، كما في هذا، وفي قوله تعالى: ﴿ إنّمَ الصّدَقَاتُ للفُقرَاءِ والمساكِينِ والعَامِلِينَ عَلَيْها ﴾ (١) الآية، فَعِلَلُ كونهم مصارف مآجذُ استقاقها من الفقر والمسكنةِ والعَمَل، ثمّ الحكم المرتّب عليهما وهو الجلدُ في الزّنا، وقطعُ اليَدِ في السّرقة لايقتضي الانحصار فيهما، بل يوجد في غيرهما بعلّةٍ أحرى، كحدّ الشّربِ والتّعزيرِ والقِصَاصِ بلا خلاف.

<sup>(</sup>۱) أي أنّ العلّة لما كانت مؤثرةً في الأحكام ، وقد اتفق العلم على أنّ الحكم يدور معها وجوداً وعدماً ، أراد المؤلّف ـ رحمه الله ـ أنْ يوضح أنّ الوصف مهما بلغ في التأثير والقوة فإنه لا يتعدّى كونه علّة ، والعلّة كما يقول الحنفية يوجد الحكم بوجودها ولا يعدم بعدمها ، فكذلك ينبغي أن يق الوصف أنه يوجد الحكم بوجوده ولا ينتفي بانتفائه . أنظر : تقويم الأدلة ، (۷۷ ـ أ ) ، أصول البزدوي ، ۲۰۹/۲ .

<sup>(</sup>٢) الآية (٦٠) من سورة التّوبة .

قوله: { ولو كان شرطا } إلى آخِره ، هذا(۱) هو المقدّمة الثّانية فهذه كلماتٌ متداخلٌ(۲) بعضها في بعض [٢٤/د] ، ثمّ لهذا اللفظ معنيان : أحدهما : ولو كان المذكور في النصّ شرطاً ، كقوله تعالى : ﴿ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِع ﴾ (۲) .

والثاني: ولو كان الوصفُ شرطاً ، لما ذكر منْ إلحَاقِه الوصْفَ بالشّرطِ .

يعني: ولئن سلّمنا بأنّ الوصْفَ مُلحقٌ بالشّرطِ فيعملُ عملَه، فعلى كلا التقديرين عمَلُ الشّرطِ عندنا في منْع السّبب \_ أي العلّة \_ لا في منْع الحكمِ \_ أي مقصوداً \_ كما زعَمَ هو .

وإنما قيدنا بالمقصود()؛ لأنه لما منع السبب عن السببية عندنا ، كان الحكم ممنوعاً أيضاً لا محالة ، لأن الحكم لا يثبت بدون العلة ، لكن امتناع الحكم لا باعتبار أنّ الشّرط منعه مقصوداً من غير منع السّبب عن السّبية [عنداع مدهب الشّافعي - رحمه الله - ، بـل امتناع الحكم لامتناع السّبب عن السبية عندنا .

<sup>(</sup>١) هكذا في جميع النّسخ ، والصّحيحُ أنْ يقال : هذه هي المقدّمة الثانية . وهذه المقدّمة هي التي ذكرها في أول هذا الفصــل ص ( ٣٨٩ ) حين قــال : { والثّانيـة في بيــان عمل الشّرط أنه في ماذا يعمل ؟ } .

<sup>(</sup>٢) في (أ) و (د): متداخلةٌ .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٢٥ ) من سورة النّساء .

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : وإنما قيّدنا المقصود

ثمّ الدّليلُ لنا على أنّ التعليقَ بالشّرطِ لايوجِبُ نفْ يَ الحكمِ عند عدَمِ الشّرط(١) :

\_ قوله تعالى :﴿ فَإِذَا أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ ﴾ (٢) الآية ، ولا خلاف أنّ الحدّ المذكورَ يلزمهنّ جزاءً على الفاحشةِ وإنْ لم يُحصنّ .

وقوله تعالى : ﴿ فَكَاتِبُوهُم إِنْ عَلِمتُمْ فِيهِم خَيراً ﴾(١) ، وحكم الكتابة
 لاينتفي عند عدم هذا الشرط(١) .

فإنْ قلت : يُشكل على هذا قوله تعالى : ﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاثةِ آيَامٍ فَلَكَ كَفّارَةُ لَيَمَانِكُم ﴾ (٥) وهذا يوجبُ عدَمَ الحكمِ عند عدَمِ الشّرطِ بالاتفاق حتى لا يجوز للحانث أنْ يكفّر بالصّومِ عند قدرته على أحَدِ الأشياء الثّلاثة من الإطعامِ والإلباسِ والإعتاق ، وكذا قوله تعالى : ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيمَّمُوا صَعِيداً طَيّبًا ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) أنظر: أصول السرخسي ، ٢٦٢/١ .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٢٥ ) من سورة النّساء .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٣٣ ) من سورة النّور .

<sup>(؛)</sup> سبق التعليق على مثل هذه الأدلة ، وشــــروط العمل بالمفهوم المحالف عند من يقول به هـ ( ٢ ) ص ( ٣٩٨ ) .

<sup>(°)</sup> الآية ( ۸۹ ) من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٦) الآية (٤٣) من سورة النّساء .

<sup>(</sup>٧) الآية ( ٢٤ ) من سورة النساء .

أنظر: البحر المحيط، للزركشي، ٤١-٤٠/٤

وذلك لا يجــــوز١١

وأيضاً يلزمُ منه تفضيلُ العبدِ على الحرّ، فيما إذا دفَعَ الموْلى لعبده مقداراً من المهْرِ يكفي لمهْرِ الحرّة فقال له: تزوّج منْ شئت، جاز له أنْ يتزوّج الأمّة مع قدرته على نكاح الحرّة، وفي التّكفيرِ بالصّومِ لم يردْ نصٌّ بحوّزٌ للصّومِ عند القُدرةِ على التّكفيرِ بالمال، ولا يلزم تفضيل شئ على شئ لم يفضّله الشّارع عليه.

ونحن نقول: عدمُ الحكمِ قبْلَ وجُودِ الشّرطِ في التّعليقِ لبقائِه على العدَمِ الأصليّ، لا أنْ يكون هذا التّعليقُ بالشّرطِ أوجَبَ عدَمَه، ولا نقول: إنّه يمنعُ قِيامَ الدّليلِ على وجُودِ المشروطِ قبْلَ وجُودِ (هـذا)(٢) الشّرط، بـلْ قد يوجد المشروطُ قبْلَ وجُودِ الشّرطِ بدليلِ يوجِبُ وجُودَه.

<sup>(</sup>۱) هذا على رأي الحنفية ، لكنّ الجمهور القائلين بحجيّة المفهوم يرون حوازَ معارضة المفهوم العموم النصوص ، فلذلك يجوز تخصيصه والتخصيص به ؛ لما أنه دليلٌ شرعيٌّ معتبرٌ عندهم ، يقول الآمدي : { لانعرف خلافاً بين القائلين بالعموم والمفهوم أنّه يجوزُ تخصيصُ العموم بالمفهوم سواءٌ كان منْ قبيلِ مفهوم الموافقة أو منْ قبيلِ مفهوم المخالفة } ، وبناءً على ذلك ، يكون مفهومُ قوله تعالى : ﴿ ومَنْ لم يَسْتَطِعْ مِنْكُم طَوْلاً أَنْ يَنْكِحَ الحُصنَاتِ المؤمِنات ﴾ مخصصًا لعموم مفهومُ قوله تعالى : ﴿ وأحِلَّ لَكُم مّا وَرَاءَ ذَلِكُم ﴾ ، وكما هو معروفٌ عند الجمهور أنهم لايشترطون القوّة في الدّليلِ المخصّص ، بل الجمعُ بين الدّليلين ولو من وجهٍ أولى من إبطالهما أو إبطال أحدهما بالكليّة .

أنظر: الإحكام، للآمدي، ١٥٣/٢، العدّة، لأبي يعلى، ٢٨/٢، التمهيد، للكلوذاني، ٢/٢١، البحر المحيط، للزركشي، ٣٨١/٣، البحر المحيط، للزركشي، ٣٨١/٣، الإبهاج، لابن السبكي، ٢/١٨، شرح الكوكب المنير، ٣٦٨/٣، فواتح الرحموت، ٣٥٣/١.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ) .

وعند الحصم: لما كان التعليقُ بالشّرطِ يوجِبُ عدَمَ الحكمِ عند عدَمِ الشّرط، كان كنصِّ صريحٍ يوجِبُ عدَمَ الحكمِ (۱) قبْلَ وجُودِ الشّرط، فكان هذا مع ذلك الدّليلِ يتعارضان، وهذا (۲) النصُّ \_ أعني المعلّق بالشّرطِ حقيدٌ بالشّرط، والنصُّ الذي يوجِبُ وجودَ المشروطِ قبْلَ وجُودِ الشّرطِ حالٍ عن الشّرط، فكان مطلقاً، والمقيّدُ راجحٌ عنده على المطلق، حتى حَمَلَ المطلق عليه .

أوْ لأنّ النصَّ الذي يوجبُ وجُودَ المشروطِ عامٌّ ، كما في قوله تعالى : ﴿ وَأُحِلَّ لَكُم مّا وَرَاءَ ذَلِكُم ﴾ ، والمعلّقُ بالشّرطِ حاصٌّ ؛ لأنّ هذا بعضَ أفرادِ ذلك العامّ ، والخاصُّ راجع عنده على العامّ ، فيثبتُ حكم المعلّقِ بالشّرط ، لاحكمَ ذلك النصِّ الذي يوجبُ وجُودَ المشروطِ قبْلَ وجُودِ الشّرط

وعندنا: لما كان المعلَّقُ بالشّرطِ [٢٦/ب] ساكتاً عن ثُبوتِ الحكمِ قَبْلَ وجُودِ الشّرطِ عند قِيامِ الدّليل، وقد قَامَ الدّليلُ في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ لَم يَسْتَطِع ﴾ على ثُبوتِ الحكمِ قبْلَ وجُودِ الشّرطِ وهو قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ لَم يَسْتَطِع ﴾ على ثُبوتِ الحكمِ قبْلَ وجُودِ الشّرطِ وهو قوله تعالى: ﴿ وَأُحِلَّ لَكُم مّا وَرَاءَ ذَلِكُم ﴾ فيثبتُ موجَبه، فأمّا الشّرطِ وهو قوله تعالى: ﴿ وَأُحِلَّ لَكُم مّا وَرَاءَ ذَلِكُم ﴾ فيثبتُ موجَبه، فأمّا إذا لم يقُمِ الدّليلُ يبقى على العدّمِ الأصليّ كما كان، وفي الكفّارةِ لم يقُم الدّليلُ بخلافه، فيبقى على العدّم الأصليّ عند عدّم الشّرط.

وكذلك الجـــوابُ في قوله تعالى :﴿ فَلَمْ تَحِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً ﴾ لأنّه لم يقُمِ الدّليلُ على جَوازِ التيمّمِ عند وجُـودِ الماء، فيبقَى على العدّم الأصليّ .

<sup>(</sup>١) في ( ب ) و ( ج ) : يوجب عدمه

<sup>(</sup>۲) في (د): وهو .

وأصْلُ هذا يرجِعُ إلى معرفة عمَلِ الشّرط، وهو المقدّمة الثالثة . فعندنا: المعلَّقُ بالشّرطِ لا ينعقِدُ سبباً ، والشّرطُ يمنعُ الانعقاد ، وقال الشافعي ـ رحمه الله ـ هو مؤخّرٌ حكمَ السّببِ ولا يمنعُ السّببَ عن السببيّة (١) فوجه قولنا من طريق المعنى :

أنّ اعتبارَ التصـرّفِ في الشّرعِ إنما [**٢٤/جـ**] يكون عنـد(٢) صُـدورِ الرّكن من الأهْل مضافاً إلى المحلّ ، وذلك أربعةُ أشياء :

[ ١ ] اللَّفظُ الصَّالِحُ لِإثباتِ ذلك الحكم . [ ٣ ] والأهليّة .

[ ٣ ] والمحليّة . [ ٤ ] واتّصال التّصرف .

وكلّ شيِّ أخلّ بواحدٍ من هذه الأربعة منع الكلَّ(٣) عن السببيّة .

- \_ حتى إنّه لو قال لامرأته: أنتِ ، بدون قوله: طالقٌ ، لم ينعقد سبباً ؟ لانعدام صلاحية اللّفظ .
  - \_ وكذلك لو قال: أنتِ طالقٌ ، وهو صبيٌّ أو مجنونٌ
    - \_ وكذلك لو قال لأجنبيّةٍ وهو بالغُ عاقلٌ .
- \_ فكذا إذا حَالَ الشّرطُ بين السّبِ والمحَلِّ فمنَعَه عـن الاتّصالِ بالمحلّ ، لا ينعقدُ سبباً .

واعتبر هذا بالاتصال الحِسيّ ، فإنّه ما لم يظهر أثَرُ فِعْلِ ( النّجار ) في المحلِّ وهو ( الخشب ) لم ينعقد ( نجُراً ) ، وعن هذا قالوا : قولنا : ( بعت ) علّة آليّة كر الفأس ) والبائع علّة فاعليّة كر النّجار ) ، والمبيع علّة محليّة كر الخشب ) ، والإضافة إلى المحلّ علّة صوريّة كر النّجْر ) ، والرّضافة إلى المحلّ علّة صوريّة كر النّجْر ) ، والرّضافة إلى المحلّ علّة صوريّة كر النّجْر ) ، والرّضافة إلى المحلّ علّة صوريّة كرا النّجْر ) ، والرّضافة إلى المحلّ علّة عليّة كرا النّجْر ) ، والرّضافة إلى المحلّ علّة عليّة كرا النّجْر ) ، والمرتبية كرا النّجْر ) ، والمرتبية كرا النّبي المحلّ عليّة كرا النّبي المحلّة عليّة كرا النّبي المحلّة عليّة كرا النّبي المحلّة كلّة المحلّة عليّة كرا النّبي المحلّة عليّة كرا النّبي المحلّة عليّة كرا المحلّة عليّة كرا المحلّة عليّة كرا المحلّة عليّة كرا المحلّة المحلّة عليّة كرا المحلّة المحلّة عليّة كرا المحلّة المحلّة عليّة كرا المحلّة عليّة كرا المحلّة المحلّة عليّة كرا المحلّة على الم

<sup>(</sup>۱) أنظر ما سبق ص (۳۹۰) .

<sup>(</sup>٢) في (ب): عن .

<sup>(</sup>٣) في (ب): منع الحكم عن السبية .

و جلوسُ الملك (١) علَّةُ غرضيَّةٌ وهـ و الحكمُ في التصرّفات الشـرعيّة (٢) ، كـذا نقل عن العلاّمة مولانا شمس الدّين الكرْدري (٣) ـ رحمه الله ـ .

فالحاصل أنّ شَطْرَ الكلامِ الذي هو إيجابٌ كما لا يكون سبباً لانعدام تمامِ الرّكن ، فالكلامُ الذي هو إيجابٌ ما لم يتصل بالمحلِّ لايكون سبباً ، والتّعليقُ بالشّرطِ يمنعُ وصُولَه إلى المحلِّ بالاتفاق ، ولكنّه بعَرَضِ أنْ يتصلَ بالمحلِّ الخلِّ بالاتفاق ، ولكنّه بعَرَضِ أنْ يتصلَ بالمحلِّ الذا وُحددَ الشّرط ، كما أنّ شَطْرَن البيعِ بعَرَضِ أنْ يصيرَ سبباً إذا وُحددَ الشّطرن الثاني .

ونظيرُه أيضاً من الحسيات: الرّمي، فإنّ نفْسَه ليس بقتْل ، بلْ هو رميّ ، ولكنْ بعَرَضِ أنْ يصيرَ قَتْلاً إذا اتّصلَ بالمحلّ ، وإذا كان هناك مِجَنّ (٢) منع وصُولُه ( إلى )(٧) المحلّ فأحدٌ لايقولُ: بأنّ المحنّ مانِعٌ لما هو قتْل ، ولكن لما يصيرُ قتْلاً لو اتّصلَ بالمحلّ عند عدم المحنّ ، وكيف يقال: إنّه سبب والتّعليقُ بالشّرطِ يمينٌ عُقدت على البِرّ ؟ فموجبُ التّعليقِ ـ وهو البِرُّ ـ يمنعُ والتّعليقُ بالشّرطِ يمينٌ عُقدت على البِرّ ؟ فموجبُ التّعليقِ ـ وهو البِرُّ ـ يمنعُ

<sup>(</sup>١) هكذا في جميع النسخ ، ولعلّه المالك ، ولكلِّ وجه .

<sup>(</sup>٢) أنظر: التقويم، ( ٧٨ ـ ب) ( ٧٩ ـ أ) ، أصول السرحسي، ٢٦٢/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفى ، ٢٦٧١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٧٤/٢ . ٢٧٥ .

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٤)، كما سبق ذكر كتابه أيضاً في القسم الدّراسي ص (١٢٠) .

<sup>( ؛ )</sup> في ( ب ) : شرط .

<sup>(°)</sup> في ( ب ) و ( ج ) : الشرط

<sup>(</sup>٦) المِجَنُّ : هو التُّرْس ؛ لأنَّه يسترُ ويقِي صاحبه .

أنظر: تهذيب اللغة ، ١١٢٠ ، المصباح المنير ، ص ١١٢ .

<sup>(</sup>٧) ساقطة من ( ب ) .

حكم (١) هذا الإيجاب ؛ لأنه إنما يثبت عند انتقاضه ، والسبب طريق إلى حكم و السبب طريق إلى حكم و أبا فكيف يكون سبباً إلى ماهو مانع عن ثُبوتِ حكم الله عالمول بكونه سبباً ( إلى )(١) الجزاء في التعليق وإلى الكفّارة في اليمين بالله تعالى ، كان عائداً على موضُوعِه بالنّقْض (٢) .

#### [ الفرق بين التعليقات وبين الإضافات ]

وعن هذا الحرْفِ ينشأ الفرْقُ بين التّعليقاتِ وبين الإضافات

- فإنّ الإضافة لثبوتِ الحكمِ بالإيجابِ في وقته ، فإنّ قوله : أنتِ طالقٌ غداً أو أنتَ حرُّ غداً ، كان هذا لوقُ وعدم الطّلاق والحرّيةِ غداً ، فكيف يكون مانعاً ؟ فيتحقّقُ السّببُ لوجوده صورةً وعدم ما يمنعه ؛ لأنّ الغَدَ وما يشبهه تعيينُ زَمانِ الوقوع ، والزّمانُ من لوازِمِ وقُوعِ الطّلاق ، كما إذا قال : أنتِ طالقٌ السّاعة ، فكانت الإضافةُ تحقيقاً للسبيّة .

\_ والتعليقُ يمنعُ الإيجابَ عن السبية \_ على ما بينا \_ ( ) ولذلك افترق حكمهما ، فإنه إذا قال : لله علي أنْ أتصدق بدرهم غداً فعجّل يجوز ، ولو قال [٣٤/د] : إذا جاءَ غدٌ فللهِ علي أنْ أتصدق بدرهم ، فتصدّق به قبْل مجئ الغد لا يجوز ؛ وهذا لوجُودِ السّببِ في المضاف وعدَمِه في المعلّق ، كذا في

<sup>(</sup>١) في ( د ) : يمنع به حكم .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٣) أي القول بأنّ التعليق بالشرط يكون سبباً إلى الجزاء في التعليق ، وإلى الكفارة في اليمين ، يؤدّي إلى أنْ يعود على أصله بالإبطال ، وذلك لا يجوز .

<sup>(</sup>٤) أنظر ص ( ٣٨٩ ) من هذا الكتاب

نوادر الصّوم من "المبسوط"(١) ، ويأتي تمامُ بيانِ الفرْقِ بينهما في فصل تقسيم العِلل .

وهذا بخلاف بحيار الشّرط في البيع (٢) ، لأنّ الشّرط ثُمّ دَحلَ على الحكم دون السّبب ؟ لأنّ البيع لا يحتملُ التّعليق بالشّرط ، لما فيه من تعليق التمليك (٣) بالخَطَر ، فيكون قِماراً ، وهو حَرامٌ بقوله تعالى : ﴿ إِنّمَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ ﴾ (١) الأية ، فكان ثبوتُ شرْط الخِيارِ في البيع بخلاف القياساس بالحديث (٥) ، أو للنّظر لمنْ لا جبرة له في المعاملات ، فيثبتُ بقدْر الضّرورة لورُودِه على خلاف القياس ، والضّرورة ترتفعُ بكون الخِيار داخلاً في الحكم دون السّب ، عملاً بما هو الأصْلُ في الشّرع ، وهو أنّ البيع لا يحتملُ دون السّب ، عملاً بما هو الأصْلُ في الشّرع ، وهو أنّ البيعَ لا يحتملُ دون السّب ، عملاً بما هو الأصْلُ في الشّرع ، وهو أنّ البيعَ لا يحتملُ

<sup>(</sup>١) المبسوط، للسرخسي، ١٣٩/٣-١٣٠

<sup>(</sup>٢) حيثُ قالوا بدخولِ الشّرطِ على الحكمِ مع بقاءِ السّببِ على خِلافِ القاعدةِ عندهم ، بينما هو عند الشّافعيّة ينعقدُ سبباً لنقْلِ المِلْكِ في الحَال ، وإنما يظهرُ تأثيرُ الشّرطِ في تأخيرِ حكمِ السّبب .

أنظر : العناية ، للبابرتي ، ٢٩٩/٦ ، الأشباه والنَّظائر ، لابن السبكي ، ٣٤-٣٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) في (ب): الملك .

<sup>(</sup>١) الآية (٩٠) من سورة المائدة

<sup>(°)</sup> الذي رواه ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال : كان حِبّان بن مُنقِذ رحلاً ضعيفاً ، وكان قد شُفِع في رأسه مأمومةً فجعل له النبيّ عِلَيْ الخيارَ فيما اشترى ثلاثاً ، وكان قد ثَقُل لسانه فقال له رسول الله عِلَيْنَا : ﴿ بعْ وقُلْ لا خِلابة ﴾ .

أخرجه الإمام أحمد في "مسنده" ، ١٣٠ـ١٢٩/٢ ، والشافعي ، أنظر ترتيب مسند الشافعي ، الخرجه الإمام أحمد في "مستدركه" ، ١٣٤٤/٣٥٥ (٢٦٣) ، والدارقطني في "سننه" ، ١٤٥٥٥، والحاكم في "مستدركه" ، ٢٢/٢ ، وقال الذهبي : { صحيح } وأخرجه ابن الجارود في "المنتقى" ص٤٦ ١ـ٤٧١ (٥٦٧) ، والمبيهقي في "السنن الصغير" ، ٢٤٢/٢-٢٤٣ (١٨٧٠) .

[77/ب] التّعليق ، فكان فيه عمــلّ بـالدليلين ، و لم يعكس حيث لم يُجعـل داخلاً في السّبب دون الحكم ؛ لأنّه حينئذٍ يُتركُ أحَدُ الدّليلين .

بخلاف الطّلاق والعِتَاق ؛ لأنهما مما يحتملُ التّعليق بالخَطَر ؛ لأنهما من الإسقاطات ، فوجب القو لُ بكمالِ التّعليق ، فإنّه لو دَخَل الشّرطُ على الحكمِ كان تعليقاً من وجهٍ دون وجهٍ ، والأصلُ في كلّ شئ هـ و الكمالُ عند قيامِ موجَبه وصلاحيّة محلّه ، والنّقصان بالعَوارِض ، ولا عَارِضَ هنا يدعو إلى نُقصان التّعليق ، وذلك في انعدام السبيّة ، بخلاف خيار الشّرط في البيع حيث دخل في الحكم دون السبب ، تقليلاً لمحل الشرط الذي ورد فيه الحديثُ المحالفُ للقياس ، وعملاً بأدْنَى الخَطَرين(١) .

### فإنْ قلت : ينتقضُ هذا بمسلامات : ينتقضُ هذا بمسلمات

[ أ ] إنّ أهليّة المتصرّف إنما تعتبرُ عند التّعليقِ لا عندَ وجُود الشّرط، حتى لو جُنَّ المعلِّقُ بعد التّعليقِ ثمّ وُجدَ الشّرطُ وهو بجنون ، يقَعُ الطّلاقُ والعِتَاق ، فلو كان التّعليقُ ليس بسببٍ في الحَالِ وإنما يصير سبباً عند نزول الجزاء على ما ذكرت ، لكان الحكمان على العكس !

<sup>(</sup>۱) وذكر السرخسي ـ رحمه الله ـ فرْقاً آخَرَ بين الطّلاق والبيع منْ جهة الحكم فقــــــــــــال : { والدّليلُ على الفرْق من جهة الحكم : أنّه لو حلف أنْ لا يبيع ، فباعَ بشــرْطِ الحنيــارِ حنَـتُ في يمينه ، ولو حلف أنْ لا يطلّق امرأته ، فعلّق طلاقها بشرطٍ لم يحنَتْ ما لم يوجد الشّرط } . أصول السرخسي ، ٢٦٤/١ . وانظر أيضاً : أصول البزدوي مع الكشف ، ٢٧٧/٢ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٢٧٧/١ .

<sup>(</sup>٢) يريد في حوابِ هذه المسائل التي سيورِدُها بيانَ المقدّمة الرّابعة ، التي ذكرها في أوّل مبحث الاستدلال بمفهوم الصّفةِ والشّرط ص ( ٣٩١) وهي أنّ صيرورة الشّرطِ في محلّ الشّرطِ هـلْ هو زَمنُ التّعليقِ أوْ زَمنُ وقُوع الشّرط ؟

[ ب ] ومنها: اشتراطُ المحليّة ، حتى لو قال لأجنبية: إنْ دخلتِ الدّارَ فأنتِ طالقٌ ، ثمّ تزوّجها ، ثمّ دخلت الدّارَ لا تطلق ، فلو لم تكن سبباً لما اشترطَ محلّ عمَل السّببِ بكونه صالحاً لذلك العمل!

[ = ] ومنها: إنّ شُهودَ الشّرْطِ واليمينِ إذا رجعوا جميعاً بعد الحكم ، أنّ ( الضّمانَ )(١) على شُهودِ اليمين ؛ لأنّهم شهود العلّة \_ هكذا ذكر في بيان الشّرطِ من هذا الكتاب \_ سمّاهم شهود العلّة ، ورتّبَ عليهم الضّمانَ باعتبار العلّة (٢) !

[ ٥] ومنها: عدمُ جَوازِ بيعِ المدبَّرِ وهِبتِه، مع أنّ التّدبيرَ تعليقُ العِتْقِ العَلَيْقُ العَيْقِ العِتْقِ العِتْقِ العِتْقِ العِتْقِ العِتْقِ العَلَيْقُ العَلْمَ اللهِ اللهِلمُ اللهِ ا

قلت (٣) : أما اشتراطُ أهليّة المتصرِّف عند التعليقِ فباعتبار أنّه يمين لا باعتبارِ أنّه طلاق ، والمعنسي فيه : أنّ تصرُّفَه لما لم يتّصلْ بالمحلِّ كان التصرّفُ قائماً بالمتصرِّف ، فتعتبرُ أهليّتُه في ذلك الوقتِ بحسبِ اقتضاءِ ذلك التصرّف من صِفة المتصرِّف ، والتصرُّف يمينٌ في الحال ، فينبغي أنْ يكون الحالفُ عاقلاً بالغاً حَالَ اليمين .

وتعتبرُ صِفةُ المحلِّ عند نُزولِ الجَراء ؛ لأنّه إنما يتصلُ به عند ذلك ، فلذلك لو كانت المرأةُ مُبَانةً وانقضَت عدّتها عند وجُودِ الشّرط ، لايقعُ عليها

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) ص ( <sup>1</sup> ۱۳۷۳ ) وصورته: إذا شهد شاهدان على قول الرحل لامرأته: إنْ دخلتِ الدار فأنتِ طالق ، وشهد شاهدان آخران بأنها دخلت الدار ، فقضى القاضي بالطلاق بشهادة هؤلاء الأربعة ، ثمّ رجعوا جميعاً بعد الحكم ، فإنّ الضمان على شهود اليمين - أي الشاهدين الذين شهدا بالتعليق وهو قول الرجل: إنْ دخلتِ الدار فأنتِ طالق - لأنهم شهود العلّة .

<sup>(</sup>٣) شرع ـ رحمه الله ـ في الجوابِ عن المسألةِ الأولى [أ] .

الطّلاق ، وذكر الإمام شمس الأئمة السرخسي (١) \_ رحمه الله \_ في "الجامع الكبير" (٢) : { فالحاصل أنّ التّكلّم من الحالِفِ يوجد عند التّعليق فتُراعى أهليّـةُ المتكلّم في ذلك الوقت ، والوصُولُ إلى المحلّ عند وجُود الشّرط فيراعى وجود المحلّ في ذلك الوقت } .

وأما اشتراط المحلية (٢)؛ فلاعتبارِ شبهة العِلية للتعليق وإن لم تكن علّة حقيقية ، وحكم الشبهة إنما يؤخذ (١) من حُكم الحقيقة ، والمعنصي فيه : أنّ اشتراط المحلية بالمِلْكِ حَالَ التعليقِ لتحصيلِ فائدةِ [٤٧/ج] اليمين ، لا لصحةِ التعليقِ في نفسِه ، وذلك لأنّ المرأة حَالَ وجُودِ الشّرطِ معردِّدة بين أنْ تكون علاً للطّلاق وبين (أنْ) (٥) لا تكون ، فلو لم يُشترط المِلْكُ في الحَالِ لا تحصُلُ فائدة اليمين ، وهي المنْعُ أو الحمْلُ ، فوجَبَ ترجيحُ أحد (١) الحَالين عند نزولِ الجَزاءِ بقيامِ المِلْكِ حَالَ التّعليق ، إذْ الظّاهرُ منْ كلِّ موجودٍ بقاؤه .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(</sup>١) سبق التعريف بهذا الكتاب في القسم الدّراسي ص (١١٥)، ولم أعثر عليه.

<sup>(</sup>٣) هذا جوابٌ عن المسألة الثانية [ ب ] .

<sup>(</sup>٤) في ( ج ) : يوجد .

<sup>· ( ° )</sup> ساقطة من ( ب ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> في ( ب ) و ( ج ) و ( د ) : إحدى .

وأما تسميةُ (١) شهود العلّة (٢) ؛ فلأنّ الشهودَ حين شهدوا كانت اليمين طلاقاً بشَهادةِ شُهودٍ أُخرَ بوجُودِ الشّرط ، والتّعليقُ عند ذلك يكون علة ، ولأنّ الشّرط المحض إنما يخلُفُ العلّة في حقِّ الحكمِ المرتّب على العلّة ، إذا لم تعارضه علّة أو ما هو في معنى العلّة ، والتّعليقُ وإنْ لم يكن علّة قبْلَ وجُودِ الشّرطِ ، لكن له صلاحيةُ صيرورته علّة بوجود الشّرط .

وأما دُحولُ الدّارِ فليسَ فيه شَائبةُ العليّـة أصْلاً ، وإنما يخلُفُ العلّـة في بعضِ المواضِعِ لئلا يُهدَرَ الحكم ، ولاشتراكه العلّة (٢) في حقّ وجُودِ الحكم ، لا باعتبار شَائبة العليّة (٤) ، فكان هو نظير الجارِ بعينه في حقّ الشُّفعة ، إنما يظهرُ أثَرُه عند عدَمِ الشَّريكِ في نفْسِ المبيع ، وعدَمُ الشَّريكِ في حقّ المبيع ؛ لأنّه في حقّ المبيع ، وحقّ للبيع ، وحقّ للبيع ، وحقّ للبيع ، وحقّ اللبيع ، وحقّ البيع ، وحقّ اللبيع ، وحقّ اللب

<sup>(</sup>۱) السّؤالُ ورَدَ عن سببِ تضمينهم ، وأجابَ ـ رحمه الله ـ بسببِ التّسمية ؛ وذلك لأنّه لما ذكرَ وجْه تسميتهم بهذا الاسم كأنّه يجيبُ في الحَالِ نفْسِه عن سببِ تضمينهم ، لأنّ إطلاق هذا الاسمِ عليهم وهو (شُهودُ العِلّة ) دليلُ ضمانِهم ، فسلسواءٌ قال : وأمّا تضمينُ شُهودُ العِلّة ، أو قال : وأمّا تسميةُ شُهود العِلّة ، فالمعنى في المآلِ واحد .

<sup>(</sup>٢) هذا حوابٌ عن المسألة الثالثة [ حـ ] .

<sup>(</sup>٣) هكذا ورَدَت الجملة في جميع النّسخ ، ولعلّه يريد أنْ يقول : ولاشتراكه مع العلّـة ، فسقطت كلمة [ مع ] أثناء النّسخ .

<sup>(</sup>٤) في (ج): العلَّة .

وأما التدبيرُ فلا نسلِّمُ أنّه تعليق (١) ، وإنْ كان في صُورة (٢) التعليق ، كالتعليق بأمْرٍ كائنٍ \_ أي [١٥/أ] ثـابتٍ ماضٍ \_ فإنّه تنجيزٌ وإنْ كان في صُورةِ التعليق ، فكذا ههنا إنّه ليس بتعليق بلْ هو وصيّة ، حتى يعتبر فيه ما يعتبرُ في سَائِر الوَصَايا من اعتبار الثّلثِ وغيره ، وكذلك التّعليقُ بـزوالِ اللّلكِ لا يصح ، كما في قوله : أنتِ طالقٌ مع انقضاءِ عدّتكِ ، وإذا ثبت أنّه وصية ، فالوصيّة [٢٠/ب] تنعقدُ سبباً للملْكِ في الحال .

ولئن سلّمنا أنّه تعليقٌ ، ولكن في سَائِر التّعليقاتِ المانِعُ من السببيّة قائمٌ لأنّه يمينٌ ، واليمينُ للمنْع في الغالب ، فيستحيلُ أنْ يكون المانِعُ عن الحكم سبباً له ، فأمّا التّعليقُ هنا فليس للمَنْع ؛ لأنّ الجَزاءَ متعلِّقٌ بما لايتصوّر الامتناعُ منه(٢) ، فلا يمنعُه عن السببيّة ، ولأنّ تأخيرَ السببيّة في سَائِر التّعليقاتِ إلى زَمان وجودِ الشّرطِ ممكنٌ ؛ لقيامِ الأهليّةِ ظاهراً ، بخلاف التّدبير ، فإنّ زَمان وجُودِ الشّرطِ هنا زَمان بُطلانِ الأهليّة ، فلو لم يُجعلْ في الحَالِ سبباً ، يلغُو كلامُه أصْلاً ، فلذلك افسسترقا .

<sup>(</sup>١) هذا جوابٌ عن المسألة الرّابعة [ د ] .

<sup>(</sup>٢) في (أ): وإن كان في ضرورة التعليق .

<sup>(</sup>٣) وهو الموثت .

بجوازِ نِكَاحِ الأَمَة لَمَنْ لَهُ طُوْلُ الحَرَّة ؛ لَمَا أَنَّ التَّعَلَيْقَ بِالشَّرِطِ لِا يُوجِبُ فَيْ الحَكْمِ قبله ، فيجعل الحِلُّ ثابتاً قبْلَ وجُودِ هذا الشَّرِطِ بِالآياتِ المُوجِبةِ لِخُلِّ الإناثِ للذَّكُورِ(١) .

وهكذا نقول في قوله: إنْ دخَلَ عبدي الدّارَ فأعتِقْه ، فإنّ ذلك لا يوجب نفْيَ الحكم قبله ، حتى لو كان قال أولاً: أعتِقْ عبدي ، ثمّ قال : أعتقه إنْ دخَلَ الدّار ، جازَ له أنْ يُعتَقَه قبْلَ الدّخولِ بالأمْرِ الأوّل ، ولا يُجعل هذا الثاني نهْياً عن الأوّل .

فإنْ قيل : لا خلافَ أنّ الحكمَ المتعلّق بالشّرطِ يثبتُ عند وجُودِ الشّرط وإذا كان الحكمُ ثابتاً هنا قبْلَ وجُودِ الشّرطِ فكيف يتصوّرُ ثبوتُ عند وجُودِ الشّرط ؟ إذْ لا يجــــورُ أنْ يكون الحكمُ ثابتاً في الحَالِ ومتعلّقاً بشرْطٍ (منتظر) (٢) !

قلنا: (حِلُّ) (٣) الوطْءِ ليس بثابتٍ قَبْلَ النّكاح ، ولكنّه متعلقٌ بشرُطِ النّكاح في الآياتِ التي ليس فيها هذا الشّرطُ الزّائد ، فكان حِلُّ الـوطءِ متعلقاً به (أي بشرُطِ النّكاح) (١) ، وبهذا الشّـــــرطِ (وهـوعدَمُ طوْل

<sup>(</sup>۱) في نسخة (ج) زيادة وهي قوله: { وهي قولـه تعـالى :﴿ فَـانْكِحُوا مَـا طَـابَ لَكُـم ﴾ ، وقوله تعـالى :﴿ وَأُحِـلَّ لَكُـم مَـا وَرَاءَ ذَلِكُـم ﴾ ، وقوله تعـالى :﴿ وَأُحِـلَّ لَكُـم مَـا وَرَاءَ ذَلِكُـم ﴾ ، وقوله قعالى : ﴿ وَأُحِـلَّ لَكُـم مَـا وَرَاءَ ذَلِكُـم ﴾ ،

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (د)

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (ب) و (ج) و (د) .

الحرّة )(١) في هذه الآية ، وإنما يتحقّقُ ماادُّعيَ من التّضَادِّ فيما هو موجود ، فأمّا فيما هو متعلِّقٌ فلا ، لأنّه يجوزُ أنْ يكون الحكمُ متعلِّقاً بشرْطٍ ، وذلك الحكمُ بعينه متعلِّقاً بشرْطٍ آخَرَ قبله أو بعده ، ألا تررى أنّ منْ قال لعبده : إذا جاءَ يومُ الخميس فأنت حُرٌّ ، ثمّ قال [٤٤/د] : إذا جاءَ يومُ الجُمعة فأنت حُرُّ كان الثّاني صحيحاً ، وإنْ كان بحئ يوم الجمعة لايكون إلا بعد بحئ يوم الخميس ، حتى لو أخرجه عن ملكه فجاء يوم الخميس ثمّ أعاده إلى ملكه فجاء يوم الجمعة ، يعتق باعتبار التعليق الثاني ، كذا ذكره الإمام شمس الأئمة السرخسي - رحمه الله ـ(٢) .

## [ المعلّق يصح تنجيزه ]

و بمجموع هذا خرَجَ الجوابُ عمن يقول على قضيّة قولِ الشّـــافعي ـ رحمه الله ـ : أنّ الرّجُلَ إذا علَّقَ طلاقَ امرأته ثلاثاً بدخول الدّار ، ينبغي أنْ لا يمكن له تنجيزُ طلاقِها قبْلَ(٢) دخولِ الدّار ؛ لما أنّ التعليقات عنده أسبابٌ في الحَال ، وهو قد علّق مافي ملكه بدخول الدّار و لم يبثقَ شئّ في ملكه حتى ينجِّزه(١) .

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ب ) و ( د ) .

<sup>(</sup>٢) في "أصوله" ، ٢٦٥-٢٦٤/١ .

<sup>(</sup>٣) في ( د ): مثل دخول الدّار .

<sup>(؛)</sup> قال أبو العباس الرّملي في "حاشيته على أسنى المطالب" : { لا يستقيمُ تعجيلُ المعلَّقِ مع بقاءِ التعليق ؛ لأنّ المشروطَ لايتقدّمُ على شرْطِه ، والأثَرُ لا يتقدّمُ على المؤثّر ، بلْ يقارنُه أو يتأخّرُ عنه ثمّ لو قلنا بصحّة تعجيلِ المعلَّقِ مع بقَاءِ التّعليقِ للزِمَ أنْ لا يقَعَ بـالدّحولِ شيّ آخر ، لأنّ المعلّق سبَقَ وقوعه ، والذي يوقعه لم يعلق ، فكيف يوقع ما لم يعلق ؟ \ ٣٠١/٣ .

قلنا: الاستحالةُ إنما تكون بعد الوجود ، بأنْ يوجَدَ شَيُّ واحِدٌ بالإرسالِ وَالتَّعليقِ معاً ، وأما قبْلَ الوجود فلا استحالةً وإنْ كان سبباً عنده ؛ لأنّه لم يوجدْ حكمُه ، فلا يستحيلُ أنْ يكون الشّئ الواحِدُ معلَّقاً ومرسَلاً قبْلَ الوجود ، أي جازَ أنْ يوجدَ حكمُه بالتّعليق بوجُودِ الشّرط ، وبالتّنجييز .

ألا تسرى أنّ منْ باعَ شيئاً بشرْطِ الخيار ، جازَ له بيعُه منْ آخَر أو من المشتري بدون شرْطِ الخيار ، فكان في ضمْنِ بيعِه بدون شرْطِ الخيارِ فاسخاً شرْطَ الخيار ، وشرْطُ الخيارِ في البيعِ داخلٌ في الحكمِ دون السّببِ بالاتفاق ، فكذا عنده في التعليق(١) .

قوله: { وفرقه } أي وفرق الشّافعي ـ رحمه الله ـ بين الماليّ والبدنيّ هو " العبـــادة " ، باطلٌ ؛ لأنّ حقّ الله تعالى على العبادِ في الماليّ والبدنيّ هو " العبــادة " ، وذكر في "التقويم" : { العبــادة اسمٌ لنوع فِعْلِ ابتُلي الآدميُّ بفِعْلِه تعظيماً للهِ تعالى مختاراً لطاعتِه على خِلاف هوى نفسه } (٢) فكانت هي فعلاً لا مالاً غير أنّ آلة الفِعْلِ الذي هو عبادةً \_ في بعض الصور \_ الجوارحُ فاسمه "العبادة على البدنيّة " ، وفي بعضِها المالُ واسمه " العبادة الماليّة " ، واسمُ العبادةِ التي هي فعل يشملهما ؛ وذلك لأنّ أوامرَ الله تعالى على العبادِ للإبتلاءِ بالائتمار ، وذلك بالأئتمار ، وفي فعلٌ \_ ونفسُ المال غير مقصود .

<sup>(</sup>١) وينبني على ذلك مسألة التّنجيزُ هلْ يُبطل التّعليق ؟

وسيأتي ذِكْرُ هذه المسألة وصورتها وحكمها في فصل السّبب ص ( ١٢٨٥ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) التقويم ، لأبي زيد الدّبوسي ( ٢٣٧ ـ ب ) .

وذكر تعريفاتٍ أخرى أيضاً متقاربةً في المعنى في :( ٣٠ ـ أ ب ) ، ( ٧٩ ـ ب ) .

وإنما يعتبرُ المالُ في حقوق العبَاد ؛ لاحتياجهم وانتفاعِهم بذلك ، والفعل فيها غير مقصود ، ولهذا إذا ظَفَرَ بجنسِ حقّه فأحذَه تمّ الاستيفاء ، وإنْ لم يوجد فعلُ هو أداءٌ أصلاً ؛ لأنّ فعلَ الأداء ليس بمقصودٍ ، بل المقصودُ وصُولُ الحقِّ إلى المستحِقّ ، وذلك قد يكون بأخذِه بنفْسِه ، وقد يكون بأداء مَنْ ليس عليه ، وقد يكون بأداء مَنْ عليه ، وقد يكون بالتّخلية بينه وبين المستحقّ [٨٤/ج] .

فأما الله تعالى [ ف]\_غين (١) عن المال وعن الفعل ، ولكن الأوامِر ورَدَت منه للابتلاء بالائتمار ، ولا يكون ذلك إلا بالفعل ، ولا يقال : بأنّه قد يُتأدّى في الماليات بالنائب .

لأنّا نقول: المقصودُ يحصلُ بالنائب؛ وذلك لأنّ [ 7 الجِطابَ في الماليّات: قطْعُ طائفةٍ من المال، وبهذا تلحقُه المشقّةُ فحصلَ الابتلاء، والإنابة فعلٌ منه فاكتُفي به مع حُصولِ المقصودِ والمشقّة، حتى إنّه لو لم يُنبّه في ذلك وأدّاه آخرَ لأجْلِه لا يخرجُ عن عُهْدة التكليف؛ لانعدام المشقّةِ والابتلاء، بخلافِ حقوق العبادن، .

<sup>(</sup>١) حرف (الفاء) بين معكوفتين [] هكذا ساقطة من جميع النسخ، والصّواب إثباتها .

<sup>(</sup>۲) أنظر: الفوائد، لحميــد الدِّيـن الضَّريـر (۱۲۷ ـــاً ــ ب) (۱۲۸ ــاً ــ ب)، كشـف الأسرار للبخاري، ۲۸۰-۲۷۹٪.

# [ همل المطلق على المقيّد]

[ ومنها ما قال الشافعي ـ رحمه الله ـ أن المطلق محمول على المقيد وإن كانا في حادثتين ، مثل كفارة القتل وسائر الكفارات ؟ لأن قيد الإيمان زيادة وصف يجري مجرى الشرط فيوجب نفي الحكم عند عدمه في المنصوص عليه وفي نظيره من الكفارات لأنها جنس واحد وعندنا لايحمل المطلق على المقيد وإن كانا في حادثة واحدة بعد أن يكونا حكمين ؟ لإمكان العمل بهما ، قال أبو حنيفة ومحمد ـ رحمهما الله ـ فيمن قرب التي ظاهر منها في خلال الصوم ليلا عامدا أو نهارا ناسيا : إنه يستأنف ، ولو قربها خلال الإطعام لم يستأنف ؟ لأن شرط الإخلاء عن المسيس من ضرورة التقديم على المسيس ، وذلك منصوص عليه في الإعتاق والصيام دون الإطعام .

وكذا إذا دخل الإطلاق والقيد في السبب يجري كل واحد منهما على سننيه كما قلنا في صدقة الفطر: إنه يجب أداؤها عن العبد الكافر بالنص المطلق باسم العبد وعن العبد المسلم بالنص المقيد بالإسلام؛ لأنه لامزاحمة في الأسباب، فوجب الجمع، وهو نظير ماسبق: أن التعليق بالشرط لا يوجب النفي عند عدمه، فصار الحكم الواحد معلقا ومرسلا؛ لأن الإرسال والتعليق يتنافيان وجودا، فأما قبل وجوده فهو معلق بالشرط \_ أي معدوم يتعلق وجوده بالشرط \_ ومرسل عن الشرط \_ أي محتمل الوجود قبله \_ والعدم الأصلي كان محتملا الوجود، ولم يتبدل العدم، فصار محتملا الوجود بطريقين].

قوله: { ومنها ماقال الشافعي ـ رحمه الله ـ } أي ومن الوجوه الأحر التي هي فاسدة عندنا ما قال الشّافعي ـ رحمه الله ـ : إنّ المطلق محمولٌ على المقيّد ، ومعنى حمل المطلق على المقيّد هو : ترْكُ دليل المطلق والعمَلُ بدليل المقيّد .

ثمّ المطلق هو(١): المتعرّضُ للذّات دون الصفات(٢)، كاسم " الرّقبة " فإنّه لا يقعُ إلاّ على ذَاتِ البِنْية، فإذا قيّدتها بالإيمانِ أو بغيره [٢٥/أ] كان واقعاً على الذّاتِ والصّفة جميعاً، وتلك الصّفة إمّا بالإثبات كقوله تعالى:

وعليه ، فإنّ من العلماء من فرّق بين المطلق والنّكِرة فقالوا: المطلق هو اللّفظ الدال على الحقيقة من حيث هي من غير اعتبارِ عارضٍ من عوارضها ، كقولنا: الرَّجُل حيرٌ من المرأة ، والدال على تلك الحقيقة مع وحدةٍ غير معيّنة هو النّكرة ، مثل رأيت رجلاً ، ومن العلماء من أشركهما في المعنى وجعلهما من قبيلٍ واحد، قال الزركشي: { والتحقيقُ أنّ المطلق قسمان أحدهما: أنْ يقعَ في الإنشاء ، فهذا يدل على نفس الحقيقة من غير تعرّضٍ لأمرٍ زائدٍ ، وهو معنى قولهم: المطلق هو المتعرّض للذّاتِ دون الصّفات لابالنّفي ولا بالإثبات ، كقوله تعالى : ﴿ إنّ الله يَأمُركُمْ أنْ تَذْبُوا بَقَرةً ﴾ ، والثاني : أنْ يقعَ في الإخبار ، مثل : رأيت رجلاً ، فهو لإثباتِ واحدٍ مُبْهمٍ من ذلك الجنس غير معلوم التعيين عند السامع ، وجُعل مقابلاً للمطلق باعتبار اشتماله على قيْدِ الوحدة } .

أنظر: المحصول، ٢٦/٢/١٥-٥٢١٥، الإحكام، للآمدي، ٢٦٢/٢، ، بذل النّظر، للأسمندي ص٢٦٠، الإبهاج، لابين السبكي، ٩٢-٩١٥، العضد على ابين الحاجب، ٢٥٥/١، شرح تنقيح الفصول، للقرافي، ص٣٩، كشف الأسرار، للبخاري، ٢٨٢-٢٨٦، البحر الحيط، للزركشي، ٤١٥/١٤، ١٥٥٤، شرح الكوكب المنير، ٣٩٢/٣.

<sup>(</sup>۱) المطلق هو: اللفظُ الدّال على الحقيقة من حيث إنّها هي هي من غير أنْ يكون فيه دلالة على شيّ من قيود تلك الحقيقة سلباً كان ذلك القيْدُ أو إيجاباً. كذا عرّفه الرازي في "المحصول" وتابعه البيضاوي في "المنهاج"، وعرقه الأسمندي بأنّه: اللّفظُ المتناولُ لفردٍ غير معيّنٍ غير متعرِّضٍ لصفةٍ من الصّفات، أمّا الآمدي وابن الحاجب فقد عرقاه بأنّه: اللّفظُ الدال على مدلولٍ شائعٍ في جنسه، وعرقه الآمدي أيضاً بأنّه: النّكرةُ في سِياق الإثبات، قال الزركشي: { وبمثل المطلق عرّف ابن الحاجب النكرة }.

<sup>(</sup>٢) وهذا تعريف الإمام اللّامشي ـ رحمه الله ـ في أصوله ، ص ١٤١ .

﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤمِنَة ﴾ (١) ، أو بالنفْي كقوله تعـــــــــالى : ﴿ إِنَّه عَمَلٌ غَـيرُ صَالح ﴾ (٢) .

أو نقــول: كلّ نكرةٍ غير موصوفةٍ في موضع الإثبات فهو مطلقٌ، فإنها إذا كانت موصوفةً كانت مقيّدةً (٢) وإذا ذكرتها في موضع النّفي كانت عامة (١).

ثمّ المطلقُ ليس بعامٌ عندنا خلافاً للشّافعي \_ رحمه الله \_ فإنّه قال بعمومه (٥) ، حتى قال في قوله تعالى : ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَة ﴾ إنّها عامةٌ تتناولُ الصّغيرةُ والكبيرة ، والبيضاءُ والسّوداء ، والكافرةُ والمؤمنة ، والصّحيحة والزّمِنة ، وقد خُص منها الزّمِنة بالإجماع (١) ، فيصح تخصيصُ الكافرةِ منها

<sup>(</sup>١) الآية ( ٩٢ ) من سورة النّساء .

<sup>(</sup>٢) الآية (٤٦) من سورة هود .

<sup>(</sup>٣) في (أ) و (ب) و (ج) : كانت مقيّداً .

 <sup>(</sup>١) في (١) و (ج) و (د) : كان عاماً .

وانظر هذا القول في : أصول اللاّمشي ، ص ١١٧ .

<sup>(°)</sup> أي بعمومه من حيث الشّيوع لا من حيث الشّمول ، ولهذا فلا ترِدُ عليه الاعتراضات الـتي ذكرها الشّارح .

أنظر: العضد على ابن الحاجب، ٢٥٥/٢، شــرح المنهاج، للأصفهاني، ٤٣٢/١، بذل النّظر، للأسمندي، ص ٢٦١-٢٦١، البحر الحيط، للزركشي، ٤٣٣/٣.

<sup>(</sup>٦) أنظر: الأم، للشافعي، ٢٦٩/٥، تحفة المحتاج، لابن حجر الهيثمي، ١٩٠/٨، مغني المحتاج، للبن حجر الهيثمي، ٣٦٠/٣. المحتاج، للخطيب الشربيني، ٣٦٠/٣ـ ٣٦١.

بالقياسِ على كفّارةِ القَتْل(١) وإنْ لم أحتَجْ إلى تخصيص العامّ ؛ أولاً بالدليل القطعيّ في التخصيص ، ثانياً على مذهبي ٢٠) .

وقلنا نحن: هذه مطلقةً لاعامّةً ؛ لأنها فردٌ فيتناولُ واحداً على احتمال وصف ، والمطلقُ يحتملُ التّقييد ، والتّقييدُ نسخٌ للإطلاق \_ على ما عُرف \_ ، فلو كان عاماً لكان :

[ أولاً ] : محتملاً للتخصيص ، والتخصيص يبين أن بعض هذه الجملة غير مرادٍ بالعام ، والباقي مراد بصدر الكلام ، والمراد من المقيد هو بنفسه و لم يبق لصدر الكلام حكم البتة ، وهذا معنى قوله : { التخصيص مع التقييد في طرفي نقيض } من حيث إن المراد من التقييد الثاني ، وفي التخصيص الأول .

<sup>(</sup>١) يقول الشافعي \_ رحمه الله \_ : { ولا تجزئه رقبةٌ على غير دينِ الإسلام ، لأنّ الله عزّوجلّ يقول في القتْل : ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَيَةٍ مُؤمِنَه ﴾ وكان شرْطُ الله تعالى في رقبةِ القتْل إذا كانت كفّارةً كالدّليل \_ والله تعالى أعلم \_ على أن لا يجزئ رقبةً في الكفّارةِ إلاّ مؤمنةً ، كما شرَطَ الله عزّوجلّ العدْل في الشّهادةِ في موضعين وأطلَق الشّه \_ ود في ثلاثة مواضع ، فلما كانت شهادةً كلّها اكتفينا بشرُط الله عزّوجلّ فيما شرَط فيه ، واستدللنا على أنّ ما أطلَق من الشّهادات إنْ شاء الله على مثل معنى ماشرَط } الأم ، ٥/٢٦٦ .

وانظر أيضاً: تحفة المحتاج ، لابن حجر الهيثمي ، ١٩٠/٨ ، مغني المحتاج للشربيني ، ٣٦٠/٣ . (٢) أي على مذهب الشافعي ؛ لأنه يتكلّم الآن بلسان حاله ، لأنّ الشّافعيّ يرى جوازَ تخصيص العامِّ بخبر الواحدِ والقياس إبتداءً ، خلافاً للحنفيّة .

<sup>(</sup>٣) يوضّحه إمام الحرمين فيقول: { قالوا قوله في كفارة الظّهار ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبةٍ مِنْ قَبلِ أَنْ يَتَمَاسًا ﴾ مقتضَى الآية إحزاءُ الرّقبة المطلّقة ، فمن قيّدها بالإيمان كان زائداً على النصّ ، والزّيادة على النصّ نسخ ، ووجه ادّعائهم كونها نسخاً: أنّ مقتضَى الخطاب يتضمّن الإحزاء مع الإطلاق ، والزّائد يرفعُ الإجزاءَ في الإطلاق ـ وهو متضمَّن الآية ـ ، فاقتضت الزّيادة رفْع ما تضمّنه الإطلاق من الإجزاء ، فكان ذلك نسْخاً من هذه الجهة } البرهان ، ١٩٤١ .

[ ثَانِياً ] : ولأنّ التّقييدَ مفرد ، والتّحصيص جملة

[ ثَالثًا ً ]: ولأنّ التّقييدَ تصرّفٌ فيما كان الأوّل عنه ساكتاً كصفة الإيمان في الرّقبة ، والتّخصيص تصرّفٌ فيما تناوله العامّ السّابق .

[ رابعاً ]: ولأنّ التّقييدَ زيادةُ معنىً على اسمٍ ، والتخصيص إخراجٌ من العامّ السّابق .

### والفرق بين المطلق والعام:

- \_ أَنَّ المطلقَ واحدٌ ؛ لأنَّه ليس بمحلَّى بحرف الجنس .
  - \_ وليس بجمع صيغةً .
  - \_ وليس من المبهمات في شئ .
    - ولم يتّصف بصفةٍ عامّة .

فلا يكون عاماً ؛ لأنّ العُمومَ بأحَدِ هذه الأشياء ، فكان خاصّاً ضرورةً فإذا كان خاصّاً لايقبل الخصوص بلْ يقبلُ التّقييد ، ومعرفةُ الفرق بين المطلق والعامّ ، وبين التّقييدِ والتّخصيصِ من أهم المهمّات لـترتيب الأحكام عليها بحسب ذلك .

## [ حالات ورود الطلق والمقيّد ]

ثمّ اعلم أنّ ورودَ المطلقِ والمقيّدِ على أقسام(١):

(١) ذكر الزركشي لحمل المطلق على المقيّد أربع حالاتٍ أيضاً ، وأوصلها ابن السبكي إلى سبع واقتصــــر البخاري على ستٌ وهي :

اما أنْ يكون ورودُهما في سببِ حكمٍ في حادثةٍ أو شرطه ، مثل نصي صدقة الفطر .

٢- أو في حكمٍ واحد في حادثةٍ واحدةٍ إثباتاً ، كما لوقيل في الظّهار : أعتق رقبة ، ثـم قيـل :
 أعتق رقبة مسلمة .

٣- أو نفياً ، كما لو قيل : لاتعتق مدبَّراً ، لا تعتق مدبَّراً كافراً .

ع- أو في حكمين في حادثة واحدة ، مثل تقييدُ صوم الظّهار بأنْ يكون قبل المسيس وإطلاق
 إطعامه عن ذلك .

٥- أو في حكمين في حادثتين ، كتقييد الصّيامِ بالتّتابع في كفّـارة القتْـل ، وإطـلاقِ الإطعـامِ في كفّـارة الظّهار .

٦- أو في حكمٍ واحدٍ في حادثتين ، كإطلاقِ الرّقبة في كفّارة الْظّهارِ واليمين ، وتقييدها بالإيمان في كفّارةِ القتْل .

كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٨٧/٢ .

أنظر أيضاً تقسيمات العلماء في الإطلاق والقييد في :

البرهان ، للجويني ، 1/773-2773 ، الوصول إلى الأصول ، لابن برهان ، 1/777-777 ، المحصول ، للجويني ، 1/7/1-718/7/1 ، المحصول ، للغزالي ، 1/7/1-1777 ، الإحكام ، الإحكام ، للآمدي ، 1/777-1777 ، المعتمد ، للبصري 1/777-777 ، إحكام الفصول للباجي ، محروري 1/777-777 ، العتمد ، لابن السبكي ، 1/777-777 ، جمع الجوامع ، لابن السبكي ، 1/777-777 ، العضد على ابن الحاجب ، 1/707-777 ، التمهيد ، للكلوذاني ، 1/777-777 ، شرح المنهاج ، للأصفهاني ، 1/777-777 ،

[ أولاً ] : منها ورودهما في سبب الحكم ، فهو نـوعٌ واحـد كنصّيْ صدقـة الفِطْر(١) .

= = البحر المحيط ، للزركشي ، ٣/٦١٦ـ٤١٩ ، التمهيد ، للإسنوي ، ص ١٦١٨ ، هرح المنتخب ، للنسفي ، ١/٣٥٠ ، التوضيح ، ٦٣/١ .

والتقسيم الذي ذكره السِّغناقي هو بعينه الذي ذكره حافظ الدين النَّسفي في "شرحه على المنتخب" ، وهما بهذا التقسيم قد أغفلا نوعاً رابعاً من القسم الثاني وهو : ما إذا وردًا في حادثتين في حكمين مختلفين ، وفي هذه الحالة لايُحمل أحدهما على الآخر ، قال إمام الحرمين : { وإنْ وقَعَا في واقعتين متباعدتين فلا حمْل ، ومثّلوا هذا بتقييد الشّهادة بالعَدالة ، وجَريان ذِكْرِ الرّقبة في الكفّارة مطلقاً معْريٌ عن ذِكْرِ العَدالة ، والأصلان متباعدان لا يجمعهما مأخذ فلا يُحمل المطلق في أحدهما على المقيّد في الثاني } قال ابن بَرهَان : { إجماعاً } .

(۱) وذلك كما ورد عن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال : { فَرَضَ رَسُولَ الله عَلَيْ زَكَاةً الفِطْرِ صَاعاً مِن تَمْرٍ أو صَاعاً من شعير على كلِّ عَبْدٍ أو حُسرٌ صغيرٍ أو كبير } هكذا مطلقة ، متفق عليه أخرجه البخاري في كتاب صدقة الفطر ، باب صدقة الفطر على الصغير والكبير ، معتق عليه أخرجه مسلم في كتاب الزّكاة ، باب زكاة الفطر ، ٢٧٧/٢ (٩٨٤) ، وأخرجه مسلم في كتاب الزّكاة ، باب زكاة الفطر ، ٢٧٧/٢ (٩٨٤) ، وورد نص آخر عن ابن عمر أيضاً قال : { فرضَ رسول الله عَلَيْ أَزَكَاة الفِطْرِ صَاعاً من تمرٍ أو صاعاً من المسلمين } متفق عليه أخرجه البخاري في كتاب صدقة الفطر ، باب فرض صدقة الفطر ، ٢٧٧/٢ (٤٣٢) ، وأخرجه مسلم في كتاب الزّكاة الفطر ، باب فرض صدقة الفطر ، ٢٧٧/٢ (٩٨٤) .

وفي هذه الحالة حَمَلَ الشّافعية مطلق النصّ الأول على مقيّده في الثناني فأوجبوا زكاة الفطر على كلّ مسلم ، أمّا الحنفية فلم يشترطوا الإيمان في زكاة الفطر فإذا مَلَك المسلم عبداً وجبت عليه زكاة فطره سواءٌ أكان العبد مسلماً أو كافراً ؛ لأنّ المطلق يجري على إطلاقه والمقيّد على تقييده ، إذْ لا تنافي بينهما ، لأنّ النصّ الأوّل يدلّ على أنّ الرّاس المطلق سبب وجوب الزّكاة ، والثاني يدلّ على أنّ رأس المسلم هو السبب ، فيجب العمل بكلّ واحدٍ منهما . أنظر : التقويم ( ٨٢ - أ ) ، أصول البزدوي ، ٢٩٤٢ - ٢٩٥ ، أصول اللآمشي ، ص ١٤١ ، شرح المنتخب ، للنسقي ، ١٠٥١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٨٧/٢ ، التوضيح ، ٢٣٠٠ تخريج الفروع على الأصول ، ص ٢٦٤ ، الإبهاج ، لابن السبكي ، ٢٨٧/٢ .

[ ثانياً ] : ومنها ورودهما في الحكم ، فهو أنواع :

[أ]: نوعٌ منها ما إذا ورَدَا في حادثتين والحكمُ واحد ، كنصوص كفارة القتل ، وسائر الكفّارات(١) .

وفي هذه الحالة اختلف العلماء على خمسة مذاهب :

المذهب الأول: أنّ المطلق يُحمل على المقيّد بموجب اللفظ ومقتضى اللغة من غير دليل ، ما لم يقم دليلٌ على حمله على الإطلاق ، فإنّ تقييدَ أحَدِهما يوجبُ تقييدَ الآخرِ لفظاً كقوله تعالى : ﴿ وَالذَّاكِرِينَ الله كَثِيراً والذَّاكِرَات ﴾ .

المذهب الثالث: أنه يُعتبر أغلظ الحكمين ، فإنْ كان حكم المطلَقِ أغلظ حُمل على إطلاقه و لم يقيد إلا بدليل ، وإنْ كان حكم المقيد أغلظ حُمل المطلق على المقيد و لم يُحمل على إطلاقه إلا بدليل ، وأنْ كان حكم المقيد أغلظ حُمل المطلق على المقيد و لم يُحمل على إطلاقه إلا بدليل . قال الماوردي : وهو أوْلى المذاهب .

المذهب الرّابع: التفصيل بين أنْ يكون صفةً فيُحمل ، كالإيمانِ في الرّقبـــة ، أو ذاتاً فلا يُحمل كالتقييد بالمرافق في الوضوء دون التيمم . وهو حاصل كلام الأبهري .

المذهب الخامس: أنّه لا يُحمل عليه أصلاً لامن جهة اللفظ ولا من جهة القياس ، بل كلّ نصِّ بحريٌ على سَننه المطلَقُ على إطلاقه والمقيّد على تقييده ، وهو مذهب الحنفية ، وحكاه القاضي عبدالوهاب عن أكثر المالكية .

<sup>(</sup>١) كالنصّ الوارد في كفّارةِ القتْلِ بالأمر بتحرير رقبةٍ مؤمنة ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَنْ قَتَـلَ مُؤمِناً خَطأً فَتَحْرِيرُ رَقَبةٍ مُؤمِنةٍ ﴾ وردَت الرّقبة هنا مقيّدةً بصفة الإيمان ، ووردَت مطلقة عن هذا الوصْف في كفّارةِ كلِّ من اليمين قال تعالى: ﴿ فَكَفّارَتُه إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُم أَوْ كِسْوَتُهُم أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبة ﴾ والظّها الله تعالى : ﴿ والّذينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهم ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْ وِيرُ رَقَبة ﴾ .

[ ب ]: ونــوعٌ منها ما إذا ورَدَا في حادثةٍ واحدةٍ ولكن في حكمين مختلفين(١) ، كنصـــــوص

<sup>= =</sup> وهذا النّوعُ من أنواع حالات ورود النصوص المطلقة والمقيّدة هو المقصود به عند الإطلاق ، فإذا قير للسّافعية حملوا المطلق على المقيّد والحنفية لم يحملوه ، فالمقصود به هذا النوّع .

أنظر: التقويم ( ٨١ - أ ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ٢٦٧/٢ - ٢٨٩ ، أصول السرخسي الطرد التقويم ( ٨١ - أ ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ٢٦٧/٢ ، بذل النّظر ، للأسمندي ، ص٢٦٠ ، الميزان ، للسمرقندي ، ص٠١٤ ، التوضيح ، ١/٦٣ ، البرهان ، للجويني ، ١/٣٣٤ ـ ٤٣٤ ، الوصول إلى الوصول ، لابن برهان ، ١/٢٨٧ - ٢٨٩ ، المحصول ، ٢١٨ - ٢١٨ ، إحكام الفصول ، للباجي ٢٨٩ ، المستصفى ، ٢/٥٨ - ١٨٦ ، المحصول ، المراد المراد على الأصول ، للزنجاني ، ص ٢٦٤ ، الإحكام ، للآمدي ص٢١٢ ، شرح تنقيح الفصول ، للقرافي ، ص٢٦٦ ، الإبهاج ، لابن السبكي ، ٢/٣٢ - ٢٠٢ ، البحر المحيط ١٩٤٣ .

<sup>(</sup>١) في (د): ما إذا وردا في حكمٍ واحدٍ في حادثةٍ واحدةٍ ولكن في حكمين مختلفين. وقولــه في حكمٍ واحدٍ ، زيادةٌ وإثباتها يُحيلُ المعنى.

كفّارة الظّهار١١) .

(۱) النص الوارد في كفارة الظهار قوله تعالى : ﴿ وَالّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لما قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبَلِ أَنْ يَتَمَاسًا ذَلِكُم تُوعَظُونَ بِهِ وَالله بما تَعْمَلُون خَبِيرٌ . فَمَنْ لَمْ يجِدْ فَصِيمَ الله مُسَامُ شَهْرَينِ مُتَنَابِعَيْنِ مِنْ قَبَلِ أَنْ يَتَمَاسًا فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِينًا ﴾ الجحادلة فصيمامُ شَهْرَينِ مُتَنابِعَيْنِ مِنْ قَبلِ أَنْ يَتَمَاسًا فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِينًا ﴾ الجحادلة (٣-٤) ، فالآية الكريمة دلّت على أنّ المظاهر عليه الكفّارة وهمي تحريرُ رقبة ، ومن شرطِ هذا التحرير أنْ يكون قبل المسيس ،وكذلك بالنّسبة للصّومِ لمن لم يجد رقبة يعتقها مقيّدٌ هذا الصوم بكونه متتابعاً قبل المسيس أيضاً قال تعالى : ﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ﴾ ، أمّا بالنّسبة للإطعام لمن لم يستطع الصّوم فليس في الآية ما يدل على كونه قبل المسيس .

وفي هذه الحالة: ذهب الحنفية أيضاً إلى أنّه لا يُحمل المطلق على المقيد يقول القاضي الإمام أبو زيد الدبوسي: { قال أبو حنيفة وَهِي فيمن كفّر عن ظهاره بالصّيام وجامع التي ظاهر عنها ليلاً إستقبل الصّيام ، لقوله تعالى: ﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ﴾ وكذلك قال أبو حنيفة وَهِ الله كفّر بالعتق فأعتق نصف عبد ثم جامعها ثم أعتق البقية لم يجز ، وعليه الاستقبال ؛ لأنّ الله تعالى قال : ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبةٍ مِنْ قَبلِ أَنْ يَتَمَاسًا ﴾ وبمثله لوكفّر فأطعم ثلاثين مسكيناً ثم جامعها ثم أطعم ثلاثين مسكيناً ثم جامعها ثم أطعم ثلاثين مسكيناً أجزأه ؛ لأنّ الله تعالى لم يقل فيه : من قبل أن يتماسًا } . التقويم ( ٨٢ - أ ) ، وانظر أيضاً : الأصل ، للإمام محمّد بن الحسن ، ٢١٨/٢ ط. الهند مختصر الحتلاف العلماء ، للحصّاص ، ٢٩٩٤ ، المختلف ، لأبي الليّث السّمرقندي ( ٣٠ - أ ) للنسفي ، ختصر الحتلاف العلماء ، للسخاري ، ٢٨٧/٢ ، شرح المنتخب ، للنسفي ، ٢٨٧/٢ .

بينما ذهب الشّافعية إلى الحمل ؛ لاتّحاد الواقعة ، فمن وطء خلال الإطعام إستأنف من جديد ، وخالف الإمام النّـــووي في ذلك المذهبين جميعاً ، فهو يرى ـ رحمه الله ـ جواز وطء المظاهر لمن ظاهر عنها خلال الإطعام أو الصيام فقال : { لو وَطِء المظاهر منها في خلال الإطعام لم يجب الاستئناف كما لو طء في خلال الصّوم بالليل } .

أنظر : الأمّ ، للشّافعي ، ٢٧٢/٥ ، مختصر المزني ، ص ٢٠٦ ، الرّوضة ، للنووي ، ٣٠٦/٨ ، تحفة المحتاج ، للرملي ، ٨٢/٧ .

[ ﴿ ]: ونوعٌ منها ما إذا ورَدَا في حكمٍ واحدٍ في حادثةٍ (١) واحدةٍ ، كنصّي ْ كفّارةِ اليمين(٢) .

وفي هذه الحالة: وقع الإجماع على صحة حمّل المطلق على المقيّد ؛ للضرورة ، وذلك لعدم إمكان الجمع بين الدليلين ، لأنّ المطلق يوجب إجزاء غير المتتابع في الصيّام وعدم تحريم المسفوح من الدّم ، والمقيّد يوجب عدم إحسزاء غير المتتابع وتحريم المسفوح من الدّم ، فلعدم إمكان الجمع بينهما حُمل المطلق على المقيّد ، قال ابن بَرْهان : { ففي هذه الصورة يُحمل المطلق على المقيّد ، والحكم واحد ، والصورة واحدة } .

وممن نقل الإجمـــاعَ أيضاً إمام الحرمين ، وسيف الدِّين الآمدي ، والتّاج السبكي ، وأبو البركات النّسفي ، وعلاء الدِّين البخاري ، وصدر الشّريعة المحبوبي ، وبدر الدِّين الزركشي وغيرهم .

ومع ذلك فإنّ صاحب الكتاب السغناقي ـ رحمه الله ـ نسب إلى مذهبه ـ الحنفي ـ قدم حمل المطلق على المقيّد في جميع الصور ومن ضمنها هذه الصورة ، ونسب هذا القول إلى الإمام فخر الإسلام البزدوي ـ كما سيأتي بعد قليل ـ وسيبيتن وحْه ذلك ص ( ٤٤٢ ) ، ولكنّ المحققين من الحنفية ذهبوا إلى موافقة الجمهور في الحمل ، بل نقلوا الإجماع في ذلك . أنظر : البرهان ، للحويني ، ٢٨٣١ ، الوصول إلى الوصول ، لابن برهان ، ٢٨٦/١ ، الإبهاج ، المحصول ، ٢١٥/١ ، الإحكام ، للآمدي ، ٢١٥/١ ، الإبهاج ، المحسول ، ٢١٥/١ ، البهاج ، البحر المحيط ، للزركشي ٢١٥/١ ، شرح المنتخب ، للنسفي ، لابن السبكي ، ٢/٠٠٢ ، البحر المحيط ، للزركشي ٢١٥/١ ، شرح المنتخب ، للنسفي ، ٢٥٧/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٨٧/٢ ، التوضيح ، لصدر الشريعة ، ٢١٣٠١ .

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : حالةٍ .

<sup>(</sup>٢) النصّ الوارد في كفّارةِ اليمين مطلقاً عن التتابع قــــولهِ تعالى:﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلاثَةِ أَيّامٍ هُ وَرَدَتُ مقيّدةً بالتتابع في قراءة عبدا لله بن مسعود ظَيْهُ ﴿ ثَلاثَةُ أَيّامٍ مُتتَابِعَات ﴾ ، وكذلك في قوله تعالى :﴿ حُرِّمَت عَلَيكُمُ المَيْتَةُ والدَّم ﴾ ورَدَ الدّم هكذا مطلقاً في سورة المائدة (٣) ، وورَدَ مقيّداً بكونه مسفوحاً في سورة الأنعام (١٤٥) ﴿ إِلاّ أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَماً مَسْفُوحاً ﴾ مَسْفُوحاً ﴾

ثم المذهب عندنا في جميع الأنواع والأقسام: لا يُحمل المطلق على المقيّد أبداً ، كذا نصَّ بالتأبيدِ الشَّيخ الإمام فخر الإسلام على البزدوي(١) \_ رحمه الله \_(١) ، بل يُحرى كلّ واحصد منهما على سَننيه(١) .

بينما يرى البعض الآخر غير ذلك ، فالشّيخ عبد العزيز البخاري يرى أنّ قوله : { أبداً } مقصـــورٌ على القسم الأول وعلى النوعين الأول والثاني من القسم الثاني ، أي أن المطلق لأيحمل على المقيد إذا وردا في حادثتين ، أو حادثة واحدة ولكن في حكمين مختلفين ثمّ قال : { ولا تلفت إلى ما توهم البعض أنّ المراد منه نفي الحمل بالكلية ، فإذا كان القيد والإطلاق في حكم واحدٍ في حادثة واحدة فإنّ ذلك مخالف للروايات أجمع } كشف الأسرار ، ٢٨٩/٢ .

والذي يدل على أنّ الحنفية يقولون بحمل المطلق على المقيّد أيضاً في هذه الصّورة ما نقله الشّيخ عبد العزيز البخاري عن أثمة المذهب الحنفي في بعض المسائل من حملهم المطلق على المقيّد كذلك أيضاً ماذكره علاء الدّين السمرقندي في "الميزان" حين قال : { واختلف المشايخ عندنا قال بعضهم : يُحمل إذا كان السبب واحـــداً والحادثة واحدة ، فأما في حادثتين فلا يُحمل ، وقال أهل التحقيق منهم : بأنّه لا يُحمل سواءٌ كانت الحادثة واحدة أو لا ، إلاّ إذا كان الحكم واحداً والسبب واحداً ولا يمكن الجمع بين المطلق والمقيّد ، فحينــــئذٍ يُحمل } ص ١٤، موكذلك ماذكره صدرالشريعة حين قال : { وإنْ دخلا على الحكم نحو ﴿ فَصِيامُ ثَلاَتَةِ آيام ﴾ مع قراءة ابن مسعود صفي المشريعة عينها كي يحمل بالاتفاق ؛ لامتناع الجمع بينهما } التوضيح ، ١٣/١-١٤ ، وكذلك ما أثبتــه الأسمندي في "بذل النظر" من القول بـالحمل ، وما ذكره النسفي في "شرح المنتخب"

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٠).

<sup>(</sup>٢) حينما قال : { وعندنا لا يُحمل مطلَقٌ على مقيّدٍ أبداً } ولكن اختلف فهم بعض شرّاح كلامه \_ رحمه الله \_ : فمنهم من يرى أنّ المطلق لايُحمل على المقيد في جميع الأنواع والصّور أخذاً بظاهر كلامه ومنهم السّغناقي \_ صاحب هذا الكتاب \_ .

أنظر : بذل النظر ، ص ٢٦٢ ـ ٢٦٣ ، شرح المنتخب ، ٣٤٥/١ .

<sup>(</sup>٣) أصول البزدوي ، ٢٨٩/٢ ، وانظر أيضاً : أصول السرخسي ، ٢٦٧/١

وعند الشّافعي ـ رحمه الله ـ : يُحمل المطلقُ على المقيّدِ سواءً كانا في حادثةٍ واحدة ، أو في حادثتين ، أو في السّبب ، أو في الحكم (() لأنّ الشّئ الواحد لا يجوز أنْ يكون مطلقاً ومقيّداً ، ثمّ المطلقُ ساكت ، والمقيّد ناطق ، فكان النّاطق أوْلى بأن يُجعل أصلاً ويُبنى المطلق عليه ، فيثبت الحكم مقيّداً بهما ، كما في نصوص الزّكاة ، فإنّ المطلق عن صفةِ السّوْمِ محمولٌ على المقيّد بصفةِ السّوْم في حكم الزّكاة بالاتفاق ، وكذلك نصوصُ الشّهادة فإنّ المطلق عن صفةِ العيّد عن صفةِ العَدالةِ في قوله تعالى : ﴿ واسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُم ﴿ (٢) في محمولٌ على المقيّد على المقيّد على المقيّدِ من قوله تعالى : ﴿ وأشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُم ﴾ (٢) في الشراط العَدالةِ في الشّهادة (٤) .

وكان هذا استدلالاً منه بهذه النصوص في حكم واحد في حادثة واحدة ولكن في سبين [٦٦/ب] مختلفين ، فإنّ النصاب من المال سبب وجُوبِ الرّكاة ، ولكن يختلف هو بصِفَة [٥٤/د] الإسامة وبعدمها، وكذلك الشّهادة سبب وجُوبِ القضّاء ، وتختلف بالعدالة وبعدمها .

وكذلك يقسول: يحملُ المطلقُ على المقيّد في الحكم إذا كانا في حادثتين (٥٠)؛ لأنّ التّقييدَ بالوصْف بمنزلةِ التّعليقِ بالشّرطِ عنده \_ كما مرّ \_ ، فكما وجَبَ نفْيُ الحكم قبْلَ وجُودِ الشّرطِ أوجَبَ في نظيره ؛ استدلالاً به ،

<sup>(</sup>١) سبق تحقيق مذهب الشافعية قبل قليل .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٢٨٢ ) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٢ ) من سورة الطّلاق .

<sup>(</sup>١) أنظر: الأمّ، للشّافعي، ٢٦٦/٥، البرهان، للجويدي، ٢٣١/١، البحر المحيط، للزركشي، ٣١/١؛ المهد، للكلوذاني، للزركشي، ٣٠/٠٤، المهذب للشيرازي، ٢١٥/٢، وانظر أيضاً: التمهيد، للكلوذاني، ١٨١/٢.

 <sup>(°)</sup> إذا كان الحكم واحداً كما مرّ .

ولهذا شرَطَ الإيمانَ في الرّقبةِ في كفّارةِ اليمينِ والظّهارِ استدلالاً بكفّارةِ القتْل ؛ لأنّ الكلَّ كفّارةٌ بالتّحرير ، فكان بعضُها نظيرَ بعض (١) ، بمنزلةِ الطّهارة فإنّ تقييدَ الأيدي بالمرافِقِ في الوضُوءِ جُعل تقييداً في نظيره وهو التيمُّم ؛ لأنّ كلّ واحدٍ منهما طهارة (١) .

### ثمّ الدّليل لنا في ذلك (٣) :

من الكتاب قوله تعالى : ﴿ لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُوْكُم ﴾ (١) وفي الرّجوع إلى المقيّد ليُعرفَ منه حكمُ المطْلقِ إقدامٌ على هذا المنهيّ عنه ، لما فيه من تر ُكِ الإبهامِ فيما أبهَمَ الله تعالى ، فكان في هذا النصِّ تنبية على وجُوب العمل بالإطلاق ، وذلك لأنه وردَ النّهي عن السّؤال ، والسّؤال عمّا هو محكمٌ ومفسرٌ لايكون ، لعدم الاحتياج إلى السّؤال ، فلا يَردُ النّهي عنه ، والرّجوعُ إلى الاستفسارِ في المجملِ (١) واجب ليتمكّن المكلف من العمَل به ، فعُلم أنّ النّهي إنما وردَ على ما هو ممكنُ العمل بإطلاقه مع نوع إبهامٍ غير فعُلم أنّ النّهي إنما وردَ على ما هو ممكنُ العمل بإطلاقه مع نوع إبهامٍ غير

<sup>(</sup>١) أنظر: الأم ، للإمام الشّافعي ، ٢٦٦/٥ .

<sup>(</sup>٢) يقول الإمام النّووي ـ رحمه الله تعالى ـ : { الله تعالى أَمَرَ بغُسْل اليهِ إلى المرفق في الوضوء وقال في آخِرِ الآية ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمّّمُوا صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُوا بوُجُوهِكُم وَايْدِيكُم ﴾ وظاهره أنّ المراد الموسوفة أولاً وهي المرافق ، وهذا المطلق محمولٌ على ذلك المقيّد ، لاسيّما وهي آية واحدة } المجموع ، ٢١١/٢ ، وانظر : الأم ، للشافعي ، ٢/١٤ (٣) أنظر هذه الأدلة في : تقويم الأدلة ( ٨١ ـ أ ـ ب ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ٢٩١/٢ ، أصول السرخسي ، ٢٦٨/١ ، كشف الأسرار شرح المنار، للنسفي ، ٢٩١/٤ التوضيح ٢٤/١

<sup>(</sup>١) الآية (١٠١) من سورة المائدة .

<sup>(°)</sup> في ( د ) : المحلّ

محتاج إليه في العمل ، فكان السّؤالُ عن مثْلِ هذا تعمّقاً (١) وذلك لا يجوز ، فثبت (أنّ) (٢) الرّجوع إلى المقيّدِ ليتعرّف [ ٩٤ /ج] حكم المطْلقِ منه ارتكابٌ للنّهْي فلا يجوز (٢) ، وإليه أشار ابن عباسٍ ـ رضي الله عنهما ـ فقال: { أَبْهِمُوا ما أَبِهَمَ الله واتّبعُوا ما بيّن } (١) وقال عمر ضَيْحَيَّهُ : { أمّ المرأة مبهمةً

قال الأزهري في كتابه "تهذيب اللغة" : { سئل ابن عباس عن قول الله حل ثناؤه ﴿ وَ حَلاثِلُ أَبْنَائِكُمُ اللّذِينَ مِنْ أَصْلابِكُم ﴾ ولم يبيّن أَدَخَل بها الابْنُ أَمْ لا ؟ فقال ابن عباس : " أَبْهِمُوا ما أَبْهَم الله " قلت : وقد رأيت كثيراً من أهل العلم يذهبون بمعنى قوله : " أَبْهِمُوا ما أَبْهَم الله " إلى إبهام الأمر واشتباهه ، وهو إشكاله واشتباهه ، وهو غلط .

وكثيرٌ من ذوي المعرفة لا يميّزون بين المبهم وغير المبهم تمييزاً مقنعاً شافياً ، وأنا أبيّنه لك بعون الله وتوفيقه ، فقوله حلّ وعزّ : ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُم أُمّهَاتُكُمْ وبَنَاتُكُمْ وعَمّاتُكُمْ وخَالاتُكُمْ وبَنَاتُ الأَخْت ﴾ هـ ذا كلّه يُسمّى التحريم المبهم ؛ لأنه لايحلّ بوجهٍ من الوجوه ، ولا سبب من الأسباب ، كالبهيم من ألوان الخيل الذي لا شِيقَة فيه تخالفُ معظم لونه ، ولما سئل ابن عباس عن قوله : ﴿ وأُمّهَاتُ نِسَائِكُم ﴾ و لم يبيّن الله الدّخول بهن أجاب فقال : هذا من مبْهم التحريم الذي لا وجه فيه غير التحريم ، سواءٌ دخلتم بنسائكم أو لم تدخلوا بهن ، فأمهات نسائكم محرّماتٍ من جميع الوجوه .

<sup>(</sup>١) في ( د ) : تعريفاً .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (د)

<sup>(</sup>٣) ضعّف المحقّق التفتازاني ـ رحمه الله ـ الاستدلال بهذا الدليـل وبيّـن وجهـة نظـره . أنظـر التلويح ٦٥ـ١٤/١ .

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في "سننه" عن مسروق أنه سئل عن قوله تعالى : ﴿ وَأُمَّهَاتُ نِسَائِكُم ﴾ فذكر قول ابن عباس ، كتاب النكاح ، بأب ما جاء في الرجل يتزوّج المرأة فتموت قبل أن يدخل بها أو يطلّقها هل يصلح له أن يتزوّج أمّها ؟ ٢٣٤/١ (٩٣٧) ، وأخرجه البيهقي في "سننه الكبرى" عن مسروق و لم يذكر فيه ابن عباس ، ٢٠/٧ ، وأخرج نحوه أيضاً البيهقي في قوله تعالى: ﴿ وَأُمَّهَاتُ نِسَائِكُم ﴾ قال ابن عباس : هي مبهمة ، ٢٦٠/٧ ، وفلسي "مصنف" عبد الرزاق يقول : هي مرسلة . ٢٦٠/٧ ( ١٢٧٣٦) .

فأبهموها } (١) [٣٥/أ] وإنما أراد به قوله تعالى : ﴿ وَأُمَّهَاتُ نِسَائِكُم ﴾ (١) فإنّ حُرِمتَها مطلقةٌ وحُرمةَ الرّبيبةِ مقيَّدةٌ بقوله تعالى : ﴿ مِنْ نِسَائِكُمُ اللاّتِي دَخَلتُمْ بِهِنّ ﴾ .

ثمّ للمطلق حكمٌ وهو الإطلاق ، فهو ممكن العمل ، فإنّ الإطلاق معنى معلوم ، وله حكمٌ معلوم ، والمقيّدُ كذلك ، فكما لا يجوزُ حمْلُ المقيّدِ على المطْلقِ لإثباتِ حكمِ الإطلاقِ فيه ، لا يجوزُ ٢٠) حمْلُ المطْلقِ على المقيّدِ لإثباتِ حكم التّقييدِ فيه .

<sup>=</sup> وأمّا قوله :﴿ ورَبَائِبُكُم اللاتي في خُجُورِكُم مِّنْ نِسَائِكُم اللاتي دَخَلتُم بِهِنّ ﴾ فالرّبائبُ ههنا لسنَ من المبهمة ؛ لأنّ لهنّ وجهين مبيّنين ، أُحللن في أحدهما وحُرِّمن في الآخـر، فإذا دخَلَ بأمّهاتِ الرّبائب م يحرمن ، فهذا من تفسير المبهم الذي أراد ابن عباسِ ، فافهمه } ٣٣٥-٣٣٦ .

وتعقّبه ابن الأثير في "النهاية" وقال : { هذا التفسير منه إنمــا هــو للرّبـائبـِ والأمّهـات لا لحلائل الأبناء وهــو فــــي أوّل الحديث إنمـا جعـل سؤال ابـن عبــاس عــن الحلائــل لا الربـائب والأمهات } ١٦٨/١ .

<sup>(</sup>١) هذا الأثر لم أستطع الوقوف عليه ، وإنما أخرج الإمام مالك في "موطئه" عن يحيى بن سعيد أنّه قال : سُئل زيد بن ثابت عن رجلٍ تزوّج امرأةً ثمّ فارقها قبا أنْ يصيبها هـلْ تحِلّ لـه أمّها ؟ فقال زيد بن ثابت : { لا ، الأمّ مبهمة ليـس فيها شرْط ، وإنما الشّرطُ في الرّبائب } كتاب النكاح ، باب ما لايجوز من نكاح الرّجل أمّ امرأته ، ٣٣/٢ ، وأخرج عبد الرزاق في "مصنفه" عن مسروق أنه سئل عن قوله تعالى: ﴿ وأمهات نسائكم ﴾ قال { هي مبهمة فدعها } "مصنفه" عن مسروق أيضاً قال : { ما أرسل الله فأرسـلوه وما بين فاتّبعوه } ١٦٠/٧ .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٢٣ ) من سورة النَّساء .

<sup>(</sup>٣) في ( ب ) و ( ج ) : فلأن لا يجوز

قوله: { يجري مجرى الشرط } قلنا: لانسلّم أنّ القيْد منزلةِ الشّرط ماذكرنا ـ (١) ، ولئن سلّمنا أنّ القيْد المذكور بمنزلةِ الشّرط ، فالشّرط لا يوجب النّفي لم يستَقِمْ له الاستدلال به على غيره إلاّ إذا صحّت المماثلة بينهما ، وبمجرّدِ اسم الكفّارةِ لا تثبت المماثلة بين كفّارةِ القتلِ وسائِرِ الكفّارات ، على أنّا نبيّن أنّه لا مماثلة بينهما بل بينهما مفارقة من حيث السبّب والحكم .

أَمَّا السّبب: فإنّ القَتْلَ مَنْ أَكْبَرِ الكَبَائِرِ وَلَهَذَا قَرَنَـ[ـه](٣) الله تعـالى بـالكفر فقال : ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ الله إلها آخَرَ ولا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّّتِي حَرَّمَ الله إلاّ بِالحَقّ ﴾ (١) وقال عِلَيَّلَمُّ : ﴿ خمسٌ من الكبائر ﴾ منها القتل (٥) ، ولا كذلك اليمينُ والظّهار .

وكذلك لامماثلة بينهما في الحكم: فإنه لا مدْخَلَ للإطعامِ في كفّارةِ القتْل، وله مدْخلٌ في كفّارةِ الظّهارِ عند العجْزِ عن الصّوم، وفي كفّارةِ اليمينِ يتخيّرُ بين ثلاثة أشياء، والتّخييرُ للتّيسير، ويكفي إطعامُ عشرة مساكين، وعند العجْز يتأدّى بصوم ثلاثةِ أيّام.

<sup>(</sup>١) ص ( ٣٨٨ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) ص (٤٠٩) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) في جميع النسخ ( قَرَن ) بدون " الهاء "، والأولى ما أثبته .

<sup>(</sup>١) الآية ( ٦٨ ) من سورة الفرقان

<sup>(°)</sup> لم أحده بهذا اللفظ ، ولكن الثابت في الصحيحين مااتّفق عليه الشيخان عن أبي هريرة ويورة عن النبي عَلَيْنُ قال : ﴿ إِحتنبوا السبع الموبقات ..... ﴾ وذكر منها القتل .

صحيح البخاري ، كتاب الوصايا ، بـاب قول الله تبارك وتعالى ﴿ إِنَّ الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماً ﴾ ١٠١٧/٣ ــ ١٠١٨(٢٦١٥) ، صحيح مسلم ، كتـاب الإيمـان ، بـاب بيـان الكبائر ، ٨٩)٩٢/١ ) .

فمع انعدامِ المماثلةِ في السّببِ والحكمِ كيف يُجعلُ ما يـدلُّ على نفْيِ الحكمِ في كفّارةِ القتْلِ دليلاً على النّفْي في كفّارةِ اليمينِ والظّهار ؟

ثم هو لايعتبِرُ الصّومَ في كفّارةِ اليمينِ بالصّوم في سائِرِ الكفّاراتِ في صِفةِ النّتابع(١) ؟ لانعدام المماثلة ، فكيف يستقيمُ منه اعتبارُ الرّقبة في كفّارةِ اليمينِ بالرّقبةِ في كفّارةِ القتل ؟

قوله: { بعد أن يكونا حكمين } احترازٌ عما إذا ورَدَا في حكم واحدٍ في محلٍ واحدٍ كما في كفّارةِ اليمين ، فإننا شرَطْنا التّتابع فيها ، لا باعتبارِ حمْلِ مطلقِ هذه الآية على المقيّدِ في كفّارةِ القتْلِ والظّهارِ في صِفَةِ التّتابع ، بلْ زِدْنا التّتابع بقراءةِ ابن مسعودٍ (٢) صَرِّفَةٍ فَصِيَامُ ثَلاثَةِ آيَامٍ مُّتتَابِعَات ﴿ (٢) ، وقراءتُه لا تكونُ دون حَبرٍ يرويه ، وقد كانت مشهـــورةً ، وبالخبرِ المشهورِ تثبتُ الزّيادةُ على النصّ ، فكذا بقراءتِه (١٠) .

<sup>(</sup>١) أجاب الشافعيّة عن ذلك بوجود مانعٍ من حمْلِ المطلّقِ على المقيّدِ هنا ، وهو التّعارُض الحاصل في التّقييد ؟ لأنه دائرٌ بين قيدين أحدهما يوجب التتابع وهو صوم الظّهار ، والآخر يوجب التفرقة وهو صوم الظّهار ، وليس حمله على أحدهما أوْلى من حمله على الآخر ، فترك على إطلاقه . نقل هذا الجواب الزركشي عن الماوردي في البحر ، ٤٢٧/٣ .

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته ص ( ٣٤) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريج هذه القراءة ص ( ٣٥ ) من هذا الكتاب .

<sup>(&#</sup>x27;) السّغناقي ـ رحمه الله ـ يرى أنّ الحالة الرّابعـــــة المرموز لها بالحرف [ جـ ] الـواردة ص ( ٤٣٥ ) لايحملُ فيها المطلق على المقيد كما سبق بيانه ، فهـو يـرى أنّ صفـة التّتـابع في صـومم الكفّارة لا بحمْلِ المطلق على القيّد ، بلْ بما ذكره ـ رحمه الله ـ .

ثمّ الفرْقُ لنا بين هذا وبين صَدقةِ الفِطْرِ حيث اشتُرِطَ هنــا التّتــابعُ و لم يشترط الإسلامُ في العبْدِ مع أنّ النّصوصَ المطلقَةَ والمقيّدةَ ورَدَت فيهمــا جميعــاً هو :

أنّ القيْدَ ههنا ورَدَ في الواجبِ باليمين ، وهو حكمٌ واحدٌ في محلِ واحد ، وهو تأدِّي الكفّارة بالصوم ، فإذا [٧٦/ب] قُيِّد بوصْفِ في نصِّ لم يبقَ هو بعينِه غيرَ مقيّد ؛ لأنّه واحدٌ لايقبلُ وصْفين متضادّين أبداً ، وفي صدقةِ الفِطْرِ النصاّن في السّببِ دون الحكم ، ولا مزاحمة في الأسباب ، فوجبَ العملُ بهما .

والمعنى فيه هو: أنّ أحَدَ النّصين جعَلَ الرّأسَ المطلق سبباً ، والنص الآخرَ جعَلَ رأسَ المسلمِ سبباً ، فجعلنا كلّ واحدٍ سبباً على حدةٍ على ما يقتضيه النّصان ، والحكمُ واحد ، وأمّا في حق كفارة اليمين لو جعلنا أحد النّصين مثبتاً صوماً والآخر صوماً آخرَ كما قلنا في صدقة الفطر يلزمُ حينئذٍ عليه صوْمُ ستّة أيام ، ثلاثة متتابعات وثلاثة مطلقة ، وليس يلزمُه ذلك بالإجماع ، فعُلم أنّ حكم أحد النّصين ينصرف إلى ما ينصرف إليه حكم النص الآخر بعينه ، فلما وجب تقييده في أحد النّصين لم يبق مطلقاً ضرورة (١)

فإنْ قلت : لِمَ لا تقول : لما وجَبَ إطلاقُه في أَحَدِ النّصين لم يبقَ مقيداً ضرورةً حتى يكون عاملاً بذلك النصّ لا بهذا ؟ فمنْ أيْس ظهَرَ ترجيحُ هذا النصّ عليه ؟

قلت : لأنّه حينــــئدٍ يلزمُ حمْل المقيّد على المطلق ، وذلك مـــروكُ بالإجماع .

<sup>(</sup>١) أنظر: كشف الأسرار، للنسفي، ٢/٧/١، التوضيح، ٦٣/١-٦٤.

وكذلك إذا اختلف محلّهما لا يُحمل المطلق على المقيّد أيضاً وإن كانا في حكم واحدٍ ، كما قال أبو حنيفة ومحمد ـ رحمهما الله ـ: يجوزُ التيمُّمُ بكلِّ ما كان من جنسِ الأرضِ ؛ باعتبارِ النصِّ المطلقِ وهو قوله عَلَيْ ﴿ جُعلت لِيَ الأرضُ مسجِداً وطَهُوراً ﴾(١) ، وبالتّـــرابِ ؛ باعتبارِ النصِّ المقيِّدِ وهو قوله الأرضُ مسجِداً وطَهُوراً ﴾(١) ، وبالتّـــرابِ ؛ باعتبارِ النصِّ المقيِّدِ وهو قوله عَلَيْ التيمُّم ، وإنْ المحلّ ختلف ، وهو محل التيمُّم ، وإنْ

أما لفظ التراب فقد ورد في حديث آخر بلفظ : ﴿ وجُعلت تربتها لنا طهوراً ﴾ ، فقد أخرج الإمام مسلم في "صحيحه" عن حذيفة بن اليمان صلحة قال : قال رسول الله على أناس بثلاث جُعلت صفوفنا كصفوف الملائكة وجُعلت لنا الأرض كلها مسجداً وجُعلت تربتها لنا طهوراً إذا لم نجد الماء ﴾ وذكر خصلة أخرى . كتاب المساجد ومواضع الصلاة ، ١٧٦ (٥٢٢) ، وأخوجه الدارقطني في كتاب الطهارة ، ١٧٥١ (١٧٥٠) .

وأخرج نحوه الإمام أحمد في "مسنده" عن علي بـن أبـي طـالـبِ ﷺ بلفـظ ﴿ أُعطيـتُ مالم يُعطَ أحدٌ من الأنبيـاء ﴾ قلنـا : يارسـول الله مـاهو ؟ قـال : ﴿ نُصـرتُ بـالرعب وأُعطيـتُ مفاتيح الأرض وسُميّتُ أحمد وجُعـل التراب ليَ طهوراً وجُعلت أميّ خير الأمم ﴾ ، ٩٨/١ .

<sup>(</sup>۱) متفق عليه عن جابر بن عبدا لله - رضي الله عنهما - ، صحيح البخاري ، كتاب التيمم ، الممرد (۲۸) متفق عليه عن جابر بن عبدا لله - رضي الله عنهما - ، صحيح مسلم ، كتاب المساجد ومواضع الصلاة ، ۱/۲۷۰-۲۷۸ (۲۲۵) . (۲) لم أحده بهذا اللفظ، وإنما أحرج الإمام أحمد في "مسنده" عن أبي ذر في بلفظ: (الصعيد الطيب وضوء المسلم ) ، وفي رواية (إنّ الصعيد الطيب طهور المسلم ) ، وأخرجه أبوداود في كتاب الطهارة ، باب الجنب يتيمم ، ۱/۲۲۵-۲۳۲ (۲۳۲ - ۳۳۳ ) ، والترمذي في كتاب الطهارة ، باب التيمم للجنب إذا لم يجد الماء ، ۱/۲۲-۲۱۲ (۱۲۲ ) وقال : { حديث حسن صحيح } والنسائي في كتاب الطهارة ، باب الطهارة ، المرد (۲۲۲) ، والحاكم في "مستدركه" كتاب الطهارة ، ۱۸۷۱ (۲۲۳) ،

كَانَ الحَكُمُ وَاحِدًا فيستقيمُ إِثْبَاتُ المُحَلِّيَّةِ بَاعْتِبَارِ كُلِّ نَصٌّ في شَيٍّ آخَر(١) .

فأما قياسُه على التيمُّمِ فلا يصح ؛ لأنا لم نشترط التيمُّمَ إلى المرافق باعتبار حمْلِ المطلَقِ على المقيّد ، إذْ لو جازَ ذلك لكان الأوْلى إثبات التيمُّمِ في الرَّأسِ والرِّجل إعتباراً بالوضوء ؛ بجامع أنهما ممسوحان ، وإنما عرفنا ذلك بنصِّ فيه (٢) وهو حديثُ الأسْلَع (٣) فَعَيَّا اللهُ النّبي عِلَيْهِ عَلَمه التيمُّمَ ضربتين

<sup>(</sup>۱) أنظر : مختصر الطحاوي ، ص ۲۰ ، المختلف ، لأبي الليث السمرقندي ( ٨ ـ أ ) ، المبسوط للسرخسي ، ١٠٨/١ ، الهداية ، للمرغيناني ، ٢٥/١ .

<sup>(</sup>٢) أنظر: مختلف الرّواية ، للأسمندي ، ص ٣٨١ ، وذكر الحديث الذي ذكره السّغناقي هنا (٣) هو أَسْلَع بن شريك بن عوف ، وأَسْلع بفتح الهمزة والسين والعين المهملتين على وزن أحمد ، وقد اختلف فيه اختلافاً كثيراً ، فقيل : هو الأعوجي التميمي ، قاله ابن عبد البرّ وابن الأثير ، وقيل : هو الأعرجي التميمي ، قاله ابن حبان وابن أبي حاتم الرازي ، خادم رسول الله وصاحب راحلته ، وخالف ابن سعد فقال : هو ميمون بن سنباذ وهو الذي روى حديث التيمم ، وقيل : إنما أسلع الذي روى حديث التيمم هو أسلع بن الأسقع الأعرابي ، وليس الأول .

ويرى ابن حجر ـ رحمه الله ـ أنهما شخص واحد فقال معقـــباً على ابن عبد البرّ حين فرّق بينهما وجعلهما رجلين : { فالأول قال إنه الأسلع بن الأسقع روى حديثه الربيع بن بـــدر ، والثاني الأسلع بن شــريك الأعرجي التميمي ، ونسبة الثاني إلى الأعرجي تدلّ على أنــه الأول ، فإنّ الأول ثبت أنه أعرجي وما أدري من أين له أنّ اسم أبيه الأسقع ، فلعله كان يسمى شــريكاً ويلقّب الأسقع } .

أنظر في ترجمته: طبقات ابن سعد ، ٧/ ٦٥- ٦٦ ، الجرح والتعديل ، للرازي ، ٢/٣٤١/٢ (١٢٩٣) الخرج والتعديل ، للرازي ، ٢٩٢١ (١٢٩٣ ) ١٢٩٣ (١٤٩ ) ، أسد الغابة ، لابن الأثير ، ١٢٩٣ ) الإستيعاب ، لابن عبد البر ، ١٣٩/١ (١٤٨ ) ، أسد الغابة ، لابن الأثير ، ١/٠٠ – ١٢١ (١٠٩ ) ، المجموع ، للنسووي ، ٢٢٧/٢ ، الإصابة ، لابن حجر ، ١٤١٠ – ١٢١٥ (١٢١) .

ضربةً للوجْهِ وضربةً لليدين إلى المرفقين } (١) وهو مشهورٌ يثبتُ بمثله التّقييد ، فإذا صار مقيّداً لايبقى ذلك الحكم بعينه مطلقاً .

وكذلك صِفَةُ السّائمة إنما ثبتت بالنصّ المقيّد ، وإنما لم نوجِب الزّكاةَ في عير السّائمةِ لنصِّ موجِبٍ للنّفي وهو قوله ﷺ : ﴿ لا زَكَاةَ فِي الْعُوامِلُ ﴿ رَبِي الْمُوامِلُ ﴿ رَبِي الْمُوامِلُ ﴾ (٢) لا باعتبارِ حمْلِ المطلَقِ على المقيّد .

<sup>(</sup>۱) لم أحد حديث أسلع بهذا اللفظ ، وإنما ذكره من حرّجه عن الربيع بن بدر عن أبيه عن حدّه عن الأسلع قال : { أراني كيف علّمه رسول الله على التيمم فضرب بكفيه الأرض ثم نفضهما ثم مسح بهما وجهه ثم أمر على لحيته ثم أعادهما إلى الأرض ثم دلك إحداهما بالأخرى ثم مسح ذراعيه ظاهرهما وباطنهما } ، وفي لفظ آخر قال : { ضرب بكفيه الأرض ثم رفعهما لوجهه ثم ضرب أخرى فمسح ذراعيه باطنهما وظاهرهما حتى مس بيديه المرفقين } أنظر : سنن الدارقطني ، ١٧٩/١ ، سنن البيهقي ، ١٨٠/١ قال البيهقي : { الربيع ابن بدر ضعيف } شرح معاني الآثار للطحاوي ، ١١٣/١ ، وضعف الزيلعي هذا الحديث من ناحية السند . أنظر : نصب الراية ، ١٩٣١ .

وبلفظ الكتاب أخرجه البيهقي عن جابر بن عبد الله \_\_ رضي الله عنهما \_ مرفوعاً ، وعن ابن عمر \_ رضى الله عنهما \_ موقوفاً ، سنن البيهقى ، ٢٠٧/١ .

<sup>(</sup>٢) سبق تخریجــه ص ( ٣٩٩ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) الآية (٦) من سورة الحُجرات .

﴿ فَتَشَبُّوا ﴾ (١) من التثبّت (٢) وهو التوقّف ، وباعتبارِ قوله تعالى : ﴿ مُمّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاء ﴾ (٢) والفاسِقُ لا يكون مرضياً ، لا بحمّل المطلّق على المقيّد .

قوله: { أو نهاراً ناسيا } ( ) إنما قيل بالنّسيان ؛ لأنّه لو كان عامداً يجبُ الاستئنافُ بالاتفاق ؛ لفقْدِ النّتابع ، وإنما الخلافُ [ ٤ ٥ / أ] فيما (إذا ) ( ) كان ناسياً ، فقال أبو يوسف : لايستأنف ؛ لأنّ التقديم على المسِيسِ شرْطٌ ، وفيما قلتم تأخيرُ الكلِّ عنه ( ) ، فكان هذا أوْلى ، وهما : أنّ الشّرطَ في الصّومِ أنْ يكون متقدِّماً على المسِيس ، وخالياً

<sup>(</sup>١) وهي قراءة عبدا لله بن مسعود ﴿ الله عن مساحكاه الزمخشري ، وبها قرأ حمزة والكسائي وخلف ، من التُثبّت ، وكذلك في الموضعين من سورة النساء ، وقرأ الباقون ﴿ فتبيّنوا ﴾ من التبيين .

أنظر: حجّة القراءات، لأبي زرعة ابن زنجلة ، ص ٢٠٨-٢٠٩ ، غريب الحديث ، لأبي عبيد ٢٣/٢ ، الكشّاف ، للزمخشري ، ٣٠/٥ ، معاني القرآن ، للزحّاج ، ٣٣/٥ ، التبصرة في القراءات ، للقيسي ، ص٣٣٣ ، الإقناع ، لابن الباذش ، ٢٣/١٢ ، النشر في القراءات العشر ، لابن الجزري ، ٢٥١/٢ .

<sup>(</sup>٢) في (أ): التثبيت .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٢٨٢ ) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٤) صورة هذه المسألة: إذا ظاهَرَ الرّجلُ من امرأته فشرَعَ في الكفّارة ، ثـمّ قَـرُب الــي ظـاهر منها خلال ( أثناء ) الكفارة ، فهل يستأنف ؟ قالت الحنفية : إن كانت الكفارة إعتاقاً أو صياماً فإنه يستأنف لوجود الشرط نصاً قال تعالى : ﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ﴾ وإن كانت الكفارة إطعاماً لم يستأنف . أنظر ص ( ٤٣٤ ) من هذا الكتاب .

<sup>(°)</sup> ساقطة من (أ)

<sup>(</sup>١) في (أ) و (ب) و (ج): فيما قلت تأخيراً لبعض عنه، وفيما قلتم تأخيراً لكلّ عنه.

عنه ، وهو إنْ لم يقدِرْ على الأوّلِ فهو قادرٌ على الشّاني ، فيحبُ عليه ، لأنّ قوله تعالى : ﴿ مِنْ قَبْل أَنْ يَتَمَاسَّا ﴾ يقتضي شيئين :

القبْليّة على المسِيس ، والإحلاء عنه .

فهو وإنْ عجزَ عن أحدهما \_ وهو القَبْليّـة \_ لم يعجز عن الإحلاء ، فيجب عليه تحقيقه ما أمكن .

قوله: { ضرورة شرط التقديم على المسيس } لأنه لما وحَبَ تقديم الكفّارةِ على المسيس وحبَ إخلاؤها عن المسيس ضرورةً ؛ لأنّ في التقديم الحلوّ ( لا) (١) محالة قال الله تعالى: ﴿ والّذينَ يُظاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِم ثُمَّ يَعُودُونَ لِما قَالُوا ﴾ أي يعزمون على مَقُولهم ؛ لأنّ الفعل مع "ما " المصدرية يصير بمعنى المصدر ، والمصسدر يجئ بمعنى المفعول كر ضرّب الأمير ) و ( نسبج اليمن ) ، ثمّ يرادُ من " المقول " النساء تسميةً للمحلّ باسم الحال كقوله تعالى خُدُوا زِينَتَكُم ﴾ (١) مع حذف المضاف، فصار المعنى إلى قوله: ثمّ يعزمون على مباشرة نسائهم ، ﴿ فتحرير رقبة ﴾ أي فعليه إعتاق رقبة ، ﴿ من قبل أنْ يتلاقيا بالجماع ، ﴿ ذَلِكُم تُوعَظُونَ بِهِ والله بما أنْ يتلاقيا بالجماع ، ﴿ ذَلِكُم تُوعَظُونَ بِهِ والله بما أنْ يتلاقيا بالجماع ، ﴿ ذَلِكُم تُوعَظُونَ بِهِ والله بما ألَى يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتَينَ مِسْكِيناً ﴾ فلما كان ترتيب الآية هكذا اشترط حلو يَسْتَطِعْ فَإطْعَامُ سِتينَ مِسْكِيناً ﴾ فلما كان ترتيب الآية هكذا اشترط حلو الكفّارة عنها الكفّارة عن التّماس في حقّ الإعتاق والصّيام دون الإطعام \_ أي في حقّ الإعتاق والصّيام ووجوب خلو الكفارة عنها الاستثناف لا في حقّ وجوب التقديم حلى التّماس في الثلاث جميعاً ، حتى لو أرادَ جميعاً ، لأنّ وجُوبَ التقديم على التّماس في الثلاث جميعاً ، حتى لو أرادَ

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ج)

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٣١) من سورة الأعراف

جماعها قبل الإطعام لا يجوز ، أما لـ و جـامعَ في خِـلالِ الإطعـامِ لم يسـتأنف ؛ للإطلاق ، وفي الإعتاقِ والصّيامِ يســتأنف ؛ للتقييد(١) .

قوله: { وهو نظير ماسبق أن التعليق بالشرط لايوجب النفي } إلى آخره ، يعني : أنّ الحكم المعلّق بالشر عبدزلة السبب المقيّد بالوصف ، فكما أنّ تعليق الحكم بالشر ط لا ينافي وجُودَ الحكم بدون ذلك الشرط عندنا عند قيام الدّليل على ثبوت الحكم بدون ذلك الشرط ، فكذلك ههنا تقييد السبب بوصف في حقّ حكم لا ينافي وجُودَ ذلك الحكم بسبب حال عن ذلك الوصف عند وجُودِ السبب المطلق عنه ؛ لأنّ هذا كلّه قبل الوجود ، والتّنافي بينهما إنما يكون في حقّ الوجود ، لا في حقّ التعليق ولا في حقّ إثبات بينهما إنما يكون في حقّ الوجود ، لا في حقّ التعليق أنّ الحكم الواحد يجوزُ أنْ السببيّة ، لأنّا قد أريناك من النظير في مسألة التعليق أنّ الحكم الواحد يجوزُ أنْ على وكذلك في السبب ؛ لأنه يجوزُ أنْ يثبت الحكم بأسباب شتى على طريق البدليّة ، كالشّراء وقبُول الهبة وقبُول الصدقة والإرث في حقّ اللّك ، فأما عند وجُودِ المِلْكِ فمحالٌ وجوده بأسباب أو بسبين ، وكذلك في الحكم الله فمحالٌ وجوده بأسباب أو بسبين ، وكذلك في الحكم اللذي يجوزُ وجُودُه معلقاً بالشّرط ومطلقاً عن الشرط ، فمحالٌ أنْ يوجد بهما الذي يجوزُ وجُودُه معلقاً بالشّرط ومطلقاً عن الشرط ، فمحالٌ أنْ يوجد بهما (جميعاً) (٢) للتّنافي .

<sup>(</sup>١) أنظر ص ( ٤٣٤) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ب) .

قوله: { والعدم الأصلي } وهو الذي كان قبلَ التعليق ، كان ذلك العدم العدم محتملاً لأنْ يوجَدَ بالتعليقِ ولأنْ يوجَدَ بالإرسال ، ولم يتبدّلْ ذلك العدم بالتعليقِ لأنّه لم يؤثّر في حقِّ الحكم في شئ ، فصار كأنه لم يُعلَّق ، ثمّ بعد التعليق أيضاً لم يتبدّلْ ذلك الاحتمال ؛ لأنّه يحتملُ أنْ يوجَدَ الحكم بتنجُّزِ الله التعليق ، أو بتنجُّزِ تعليقِ آخر ، أو بالإرسال ، وذلك معنى قول . ذلك العجود بطريقين } أي بالإرسال ، وبتنجُّز التعليق .

أمّا إذا وُجدَ الحكمُ فلا بدّ أنْ يوجَدَ بواحِدٍ منهما ؛ للتنافي ، لأنّ عند الوجودِ يمتنعُ أنْ يثبتَ الحكمُ بالإرسالِ حَالَ ثبوته بالتّعليق ، وهو معنى قوله : { لأن الإرسال والتعليق يتنافيان وجودا } .

## [ تخصيص العامّ بالسّبب ]

[ ومنها ما قال بعضهم: إنّ العامّ يخص بسببه ، وعندنا إنما يختص بالسّبب مالا يستبد بنفسه ، كقوله: نعم ، وبلى .

\_ أو خرج مخرج الجزاء ، كقول الراوي : { سها رسول الله عِلَيْنَا فَعَلَيْنَا الله عِلْمَا الله عَلَيْنَا الل

\_ أو مخرج الجواب ، كالمدعو إلى الغداء يقول : والله لا أتغدى .

فأمّا إذا زاد على قدر الجـــواب فقال : والله لا أتغدى اليـوم ــوهو موضع الخلاف \_ فعندنا : يصير مبتدئا ؛ احترازا عن إلغاء الزيادة ] .

أمّا العمومات التي وردت في القرآن أو في السنّة نحو: آية الظّهار(١) وآية حدّ القَدْف(٢) وآية اللّعَان(٣) وغير ذلك ، ورَدَت في حوادثَ مخصوصة فلم تختصّ بتلك الحوادث بالإجماع ؛ إحترازاً عن إلغاء صيغة العموم(١) ،

<sup>(</sup>١) فإنَّها نزلت في خولة امرأة أوس بن الصّامت ـ رضي الله عنهما ـ .

<sup>(</sup>٢) فإنَّها نزلت في قَذَفة أمّ المؤمنين عائشة \_ رضي الله عنها \_ .

<sup>(</sup>٣) فإنها نزلت في هلال بن أمية حين قـذف امرأته بشريك بن سـحماء ، وقيـل : في عويمـر العجلاني .

<sup>(؛)</sup> وكذلك ما ورَدَ من التَشريع ابتداءً ، فإنّه يحمل على عمومه بلا خــــلاف ، كقوله تعالى : ﴿ وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة ﴾ .

وعند من يقول يختص العام بسببه: هو مخصوص بصاحب الحادثة ، فكانت إرادة الواحد باللّفظ العام مجازاً ، وإنما يثبت الحكم في غير صاحب الحادثة بدلالة النص لا بعموم هذا النص ؛ وذلك لأن الجواب يتضمّن إعادة ما في السّؤال ، فصار كأنّه أعَاد سُؤالَه وبَنَى عليه الجواب بلفظ عام ، فكان مختصّاً به(١) .

ثمّ هذا على أربعة أقسام(٢) ؛ لأنّه لا يخلو إما : [ ١ ] \_\_\_ أن يكون عاماً نُقِل معه سببُه ، كما رُويَ { زَنَا ماعزٌ فرُجِم } (٣)

<sup>(</sup>١) أنظر هذا القول والقائلين به وأدلتهم في : البحر المحيط ، للزركشي ، ٣١٥/٣ .

<sup>(</sup>۲) حينما يقسّم السّغناقي ـ رحمه الله ـ هذه المسألة فيجعلها أقساماً أربعة ، يظنّ القارئ لأوّل وهلة أنّه أغفل قسمين لم يذكرهما ، ولكنه درَجَ ـ رحمه الله ـ على أنه يعدّ الأنواع والفروع المتشعبة عن أحد الأقسام يعدّها أقساماً من أصل التقسيم ، فمثلاً هنا ذكر أنّ ورود العام على سبب له أقسام أربعة فذكر القسم الأول والثاني فقط ، ولكن القسم الثاني ـ وهو ما لم ينقل معه سببه ـ ذكر له ثلانة أوجه ، فهذه الأوجه الثلاثة يعدّها ثلاثة أقسامٍ من أصل التقسيم فهي بذلك مع القسم الأول أربعة أقسام .

وكذلك حينما ذكر في القسم الثاني بأنّ له ثلاثة أوجه لم يذكر منها إلاّ وجهين ، ولكن الوجه الثاني قسمه إلى ضربين ، فهذان الضربان مع الوجه الأول أصبحت \_ في نظره \_ ثلاثة أوجه ، وهك\_ذا .

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجــه ص ( ٣٣٣ ) من هذا الكتاب .

و { سها رسُول الله ﷺ فَسَجَد } (١) ، وكقوله تعالى : ﴿ إِذَا تَدَايِنْـتُمْ بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى فَاكتُبُـوه ﴾ (٢) .

\_ وإمّا أن يكون عاماً لم يُنقل معه سببه ، وذلك على ثلاثة أوجه : [ ٢ ] \_ منها ما لا يستقلّ بنفسه ولا يكون مفيداً بدون ذلك السبب المعلوم (٣) ، كقوله تعالى : ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ (١) ، وقول الرَّجل : أليس لي كذا ؟ فيقول : بلى ، أو يقول : أكان من الأمر كذا ؟ فيقول : نعم أو أجل .

<sup>(</sup>۱) أخرج الأئمة في كتبهم أحاديث السّهو بطرق وألفاظ متعدّدة ، ولكنّ أقربها إلى اللّفظ المذكور في الكتـاب : ما رواه عمران بن الحصين ﴿ أَنَّ النّبي عَلَيْكُمُ صَلَّى بهم فسها فسجد سجدتين ثمّ تشـهد ثمّ سلّم } .

أخرجه أبو داود في كتاب الصلاة ، باب سجدتي السهو فيهما تشهّد وتسليم ، ١٣١/١ (١٠٣٩) ، والترهدي فسي كتاب الصلاة ، باب ما جاء في التشهّد في سجدتي السهو ، ٢٤٠/٢ (٣٩٥) وقال : { حديث حسن غريب صحيح } والنسائي في كتاب السهو ، باب ذكر الاختلاف على أبي هريرة في السجدتين ، ٣/٢٦(٢٢٦١) ، والطبراني في "الأوسط" ٣/١١ (٢٢٥٠) ، والحاكم في كتاب السهو ، باب سجدة السهو بعد السلام ، ١٣٢٣/١ وابن حبان في كتاب الصلام ، ١٩٣١) ، والحاكم لفظة " سها " ، وابن حبان في كتاب الصلاة ، باب قضاء الفوائت ، ولكن لم يذكر لفظة " سها " ، وابن حبان في كتاب الصلام . ٢٦٦٢ ) .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٢٨٢ ) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) وهو القسم النَّاني من أصل التَّقسيم ، وهو في الوقت ذاته الوجه الأول من الأوجه الثلاثة .

<sup>(</sup>١) الآية ( ١٧٢ ) من سورة الأعراف

فهذه الألفاظ لاتستقل بنفسها [ في إفادة ] المعنى (١) ، فتتقيد بالسؤال المذكور الذي كان سبباً لهذا الجواب ، حتى جُعل إقراراً بذلك .

- ومنها ما [٥٥/أ] يستقل بنفسه ، وهذا على ضربين :
- [ ٣]: ما خرج جواباً للسؤال ، وكان السؤال سبب خروجه ، وليس فيه زيادة على حرف الجواب (٢) ، فيختص بالسبب ، كالرَّجُل يقول لآخر إنك لتغتسل هذه الليلة في هذه الدّارِ عن جَنابة ، فقال : إنْ اغتسلت فعبدي حرُّ ، فإنّه يختص بما تقدّم حتى إذا اغتسل لا عن جنابة لم يعتق عبده .
- [ **٤** ] الضرب الثاني: ما فيه زيادة يستغني عنها الجواب (٣) ، فلم يقتصر الجواب على قدر ما اقتضاه السبب ، بل عم وهذا الموضع هو

<sup>(</sup>۱) وردت هذه العبارة في (أ) و (ج) و (د) هكذا: فهذه الألفاظ لا تستقل بنفسها مفهومة المعنى ، وهي هكذا أيضاً في "أصول السرخسي" ٢٧١/١ ، وفي (ب) هكذا: فهذه الألفاظ لاتستقيم بنفسها مفهومة المعنى ، فأثبت ما هو في الصلب بزيادة ما بين المعكوفتين ، وحذف كلمة (مفهومة) .

<sup>(</sup>٢) هذا هو الضرب الأول من الوجه الثاني ، وفي ذات الوقت هـ و القسـم الثالث مـن أصـل التقسيم .

<sup>(</sup>٣) وهو الوجه الثالث ، وفي ذات الوقت هو القسم الرابع من أصل التقسيم وهي مسألة الكتاب ، ويُعبّر عنها البعض بقولهم : (هل العبرة بعموم اللفظ أم بخصوص السبب؟) نقل الزركشي في هذه المسألة خمسة مذاهب :

المذهب الأول: أنه يجب قصره على ما خرج عليه السبب ، أي العبرة بخصوص السبب لا بعموم اللفظ ، قال : { وبه قال بعض أصحابنا ونسبه المتأخرون للشافعي } و قال إمام الحرمين { الذي صحّ عندنا من مذهب الشافعي اختصاصه به } ،ونُسِب أيضاً للإمام مالك وأبي حنيفة وبه قال المزني وأبو ثور والقفال والدقاق ، ونُسبب إلى الشيخ أبي الحسن الأشعري .

==

المذهب الثاني: أنه يجب حمل اللفظ على عمومه ، أي العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ، وهو مذهب الحنفية والحنابلة وأكثر المالكية والشافعية قال الزركشي : {وهو مذهب الشافعي } وقال الباجي : { روي عن مالك المذهبان } ، وقال القاضي أبو بكر : { رُوي عن الشافعي المذهبان } ، وهذا المذهب أعني المذهب الثاني \_ هومذهب أكثر أهل العلم ، وقد يستدل كثير من العلماء للشيافعي \_ رحمه الله \_ على نسبة هذا المذهب إليه بما ذكره في كتاب الطلاق من كتابه "الأمّ" : { ولا تصنع الأسباب شيئاً إنما تصنعه الألفاظ } منهم الإمام تاج الدين السبكي ولكنه استدرك هذا الاستدلال واعتذر عنه في كتابه "الإبهاج" فقال : { وأما ماوقع في كتاب ما "طبقات الفقهاء" في ترجمة الإمام الشافعي في الأم في الجزء الرابع من أجزاء تسعة في كتاب ما يقع به الطلاق من الكلام وما لايقع ، وهو بعد الطلاق الذي يملك فيه الرجعة ، وقبل الحجة في يقع به الطلاق من الكلام وما لايقع ، وهو بعد الطلاق الذي يملك فيه الرجعة ، وقبل الحجة في الفهم ، وأردت أن أنبه على ذلك هنا ، لئلا يُعتر به ، فإنّ حذفه من ذلك الكتاب تعذّر ؛ لانتشار النسخ به ..... فتوهمت أنا ما توهمت من قوله : ولا تصنع الأسباب شيئاً إلى آخره ، وهو وهيم ؛ وإنما مراده أنّ الغضب وغيره من الأسباب التي يرد عليها الطلاق لا تدفع وقوع الطلاق ، ولا تعلَق لذلك بالمسألة الأصولية } .

المذهب الثالث: الوقف ، فإنه يحتمل البعض ويحتمل الكل ، فوجب التوقف .

المذهب الرابع: التفصيل بين أن يكون السبب سؤال سائلٍ فيختص به ، أو يكون وقوع حادثةٍ فلا .

المذهب الخامس: إن عارضه عمومٌ خرج ابتداء بلا سبب قصر ذلك على سببه، وإن لم يعارضه فالعبرة بعمومه ، قال الزركشي: { وقد يقال: هذا عين المذهب الثاني ؛ لأنّ المعممين شرطوا عدم المعارض } .

ولعلّه قد تبيّن اضطراب النقل عن الأئمة في هذه المسالة قال الشيخ محمد العروسي : { وهذه المسألة ليس فيها نقلٌ محرّر ، وكلّ قول عُزي إلى إمام جاءت فيه روايةٌ أحسرى تناقضه و لم أرَ في الخلاف غير المضبوط في مسسائل الأصول كما رأيته في هذه المسألة } وأرْجَع أصل الاضطراب إلى أمرين .

أنظر : أصول الجصاص ، 1/277/177 ، تقويم الأدلة (1/277/177/177 ) ، أصول السرخسي ، 1/277/177 ، الميزان ، ص 1/277/177 ،

موضع الخلاف \_ كما لوقيل: إنّك لتغتسلُ الليلة في هذه الدّارِ عن جنابة ، فقال: إن اغتسلتُ الليلة فعبدي حرٌّ ، كان عاماً عندنا حتى يحنث بأي سببِ اغتسل ؛ عملاً [٩٦/ب] بعموم اللّفظ [٧٤/د] وعلى قول بعض العلماء: هذا يحمل على الجواب أيضاً ؛ باعتبار الحال فيكون ذلك عملاً بالمسكوت وتركاً للعمل بالدليل .

أما الأول(١): فلأنه لما نُقِل معه السّببُ صارَ النصُّ(١) حُكماً لذلك(٢) السّبب ، وحكمُ العلّةِ مخصوصٌ بها ، وكما لا يثبتُ الحكمُ ابتداءً [١٥/جـ]

<sup>= =</sup>  بذل النظر ، للأسمندي ، ص  $727_{-}.70$  ، كشف الأسرار ، للبخاري ،  $777_{-}.777_{-}.777_{-}$  ، المعتمد للبصري ،  $787_{-}.787_{-}$  ، إحكام الفصول ، للباجي ، ص  $897_{-}.787_{-}$  ، شرح تنقيح الفصول ، للقرافي ، ص  $897_{-}.787_{-}$  ، الأم ، للشافعي ،  $998_{-}.787_{-}$  ، شرح اللمع للشيرازي ،  $998_{-}.787_{-}$  ، البرهان ، للجوييني ،  $998_{-}.787_{-}$  المستصفى ،  $998_{-}.78_{-}$  ، الوصول إلى الأصول ، لابن برهان ،  $998_{-}.78_{-}$  ، المحصول ،  $998_{-}.88_{-}$  ، الإبهاج ، الإحكام ، للآمدي ،  $998_{-}.88_{-}$  ، العضد على ابسن الحاجب ،  $998_{-}.88_{-}$  ،  $998_{-}.88_{-}$  ، العضد على ابسن الحاجب ،  $998_{-}.88_{-}$  ،  $998_{-}.88_{-}$  ، العراكشي ،  $998_{-}.88_{-}$  ، العملة ، للأوضة ، للطوفي ،  $998_{-}.88_{-}$  ،  $998_{-}.88_{-}$  ، التمهيد ، للكلوذاني ،  $998_{-}.88_{-}$  ، التموير والتحبير ،  $998_{-}.88_{-}$  ، إرشاد الفحول ، للشوكاني ، ص  $998_{-}.88_{-}$  ، مسألة تخصيص العام بالسبب ، للشيخ محمد العروسي ، ص  $998_{-}.88_{-}$  .

<sup>(</sup>١) يقصد بالأول: القسم الأول من الأقسام التي ذكرها، وهو ماكان العام منقولاً معــه سببه وسبق منه بيان حكمه وذكر هنا تعليل ذلك .

<sup>(</sup>٢) في ( د ) : باعتبار النصّ .

<sup>(</sup>٣) في (ج): لدليل السبب .

بدون علَّته ، لايبقى بدون العلَّة مضافاً إليها ، بلُ البقَاءُ بدونها يكون مضافاً إلى علَّةٍ أخرى(١) .

وكذلك الوجه الثاني (٢) ؛ لأنه متى لم يستقلّ بنفسِه حتى يُربط بما قبله من السّببِ صارَ كبعضِ الكلامِ من جُملة ، فلا يجوزُ تفصيلُه (٣) للعملِ به (١) .

وأمّا إذا استقلّ بنفسه: فإنْ خرج مخرج الجواب وقت الحاجة إليه وما فيه زيادةٌ على الجواب (٥) ، إبتنى على السّؤال ؛ لأنه جوابٌ عنه ، وصار بمنزلة الحكم للعلّة ، وبعض الكلام للجملة ، وصار مقتضياً حكاية مافي السّؤال كأنه قال: إن اغتسلتُ عن (١) ذلك السبب الذي قلته فعبده حرٌّ ، وكمن إذا

<sup>(</sup>۱) أنظر: التقويم ( ۸۷ ـ أ ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ٢٦٦٦-٢٦٦ ، أصول السرخسي ، ٢٦١/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٢٣٨/١ .

<sup>. (</sup>  $\Upsilon$  ) يقصد به ما رمزت له بالرقم (  $\Upsilon$  ) .

<sup>(</sup>٣) في (ب): تفضيله.

<sup>(</sup>١) وحكم هذا القسم: أنّ العام يختصّ بسببه أيضاً ، قال الزركشي : { لا خلاف في أنّه تابعٌ للسؤال في عمومه وخصوصه حتى كأنّ السؤال معادّ فيه، فإن كان السؤال عاماً فعام ، أو خاصاً فخاص } ونقل ابن الهمام الاتفاق في عمومه والخلاف في خصوصه .

أنظر: التقويم ( ٨٧ - أ ) ، أصول السرخسي ، ٢٧١/١-٢٧١ ، أصول اللامشي ، ص ١٤٠ بذل النظر ، للأسمندي ، ص ٢٤٧ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٢/٨٣٤ - ٤٣٩ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢/٨٦٢ ، المعتمد ، للبصري ، ٢/٠٨١ ، البرهان ، للجويني ، ٢/٣٤ ، البحراري ، ٢/٣٤ ، الباحي ص ١٧٨ ، الإحكام ، للآمدي ، ٢/٣٨ م البحر المحيط ، ٣/٣٤ ، التقرير والتحبير ، ٢/٣٤١ .

<sup>(°)</sup> يقصد به ما رمزت له بالرقم (٣).

<sup>(</sup>٦) في (ب): على .

قيل له : (تعالَ)(١) تغدَّ معي ، فقال : والله لا أتغدَّى ، إختصّ بذلك الغَدَاء في ذلك الفوْر(٢) .

وأمّا إذا كان في الجواب زيادة لفظاً (٣) فيعم ؛ لأنّ في تخصيصه به الغاء الزيادة ، وفي جعله نصّاً مبتداً إعتبارٌ للزيادة التي تكلّم بها وإلغاء الحال ، فكان إعمالُ كلامِه مع إلغاء الحالِ أوْلى من إلغاء بعض كلامه .

يوضّحه: أنّ الذي لايستقلّ من نحو قوله: بَلَى و نعم ، السّوّال مع الجوابِ بمنزلة كلامٍ واحدٍ تقديراً لاحقيقةً ، فلم يجزْ هناك إلغاء بعض الكلام التقديري (حتى جُعل السّوّالُ والجوابُ بمنزلة كلامٍ واحدٍ ، حيث لم يُفك "نعم" عن السّوّال ، لئلا يبطل بعض الكلام التقديري )(١) فلو أبطلنا الزّيادة هنا وهي قوله: " اللّيلة " ، يلزم إبطال بعض الكلام الحقيقي ؛ لأنّ قوله: " إن اغتسلتُ اللّيلة فعبدي حرّ " كلامٌ واحدٌ حقيقةً ، فلما لم يجزْ هناك إبطالُ بعض الكلام الحقيقي بالطريق بعض الكلام الحقيقي بالطريق الأوْلى ، إلاّ أنْ يقول: نويتُ به الجواب ، فحين أيديّن فيما بينه وبين الله تعالى ، وتُجعل تلك الزّيادة للتوكيد .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) و (ب) و (ج).

<sup>(</sup>٢) هكذا في جميع النسخ ، والمعنى واضع . أنظـــر : التقويم ( ٨٧ ــ أ ب ) ، أصول البزدوي ٢٧٠/٢ ، أصول السرخسي ، ٢٧٢/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٢٨١/١ ، المحتمد ، للبصري ، ٢٨١/١ ، المحصول ، ١٨٥/٣/١ .

<sup>(7)</sup> يقصد به ما رمزت له بالرقم (3) .

<sup>(</sup>١) الجملة بين المعكوفتين ( ) هكذا ساقطة من (أ) .

. .

ولأنَّه ورَدَ إرادة الجواب مع ذكر الزّيادة في النصوص ، منها :

\_ ما قال الله تعالى : ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَامُوسَى . قَالَ هِيَ عَصَايَ أَتَوكَأُ عَلَيْهَا وأَهُشُّ بِهَا عَلَى غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَى ﴾(١) .

- ومنها ما قال الله تعالى لعيسى التَّلَيِّكُلِّم :﴿ ءَأَنْتَ قُلْتَ للنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهُ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُصُولَ مَا لَيْسَ لِي بَحَقِّ ﴾ الآية(٢).

- ومنها ما سئل رسول الله عَلَيْنَا عن البحر فقال : ﴿ هـ و الطّهـ و مـ اؤه الحِلُّ ميتَتُه ﴾ (٣) فزادَ على قدر الجواب(١) .

وعن هذا قال أبو يوسف ـ رحمه الله ـ : إذا قالت المرأة لزوجها إنك تزوّجت عليّ ، فقال الزوج : كلّ امرأةٍ لي ( فهي )(٠) طالق ، لم تطلُق

<sup>(</sup>١) الآية (١٧، ١٨) من سورة طـه .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ١١٦ ) من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام مالك في "موطئه" عن أبي هريرة ضيطئه في كتاب الطهارة ، باب الطهارة ، باب الطهور المرا ٢٤/١ (١٢) ، وأبو داود في كتاب الطهارة ، باب الوضوء بماء البحر ، ١٠١٠ (٢٩) وقال والترمذي في كتاب الطهارة ، باب ما جاء في ماء البحر أنه طهور ، ١٠٠١-١٠١ (٢٩) وقال حديث حسن صحيح } والنسائي في كتاب الطهارة ، باب ماء البحر ، ١٠٥٥ (٥٩) ، والدار قطني في وابن ماجة في كتاب الطهارة ، باب الوضوء بماء البحر ، ١٣٦١ (٣٨٦) ، والدار قطني في كتاب الطهارة ، باب الوضوء من المحر ، ١٠١٨ (٣٨٦) ، والدارهي في كتاب الطهارة ، باب الوضوء من البحر ، ١٠١٨ (٧٢٩) .

<sup>(؛)</sup> وهذا دليلٌ على من زعم أنَّه لايجوز أن يكون الجواب أعمَّ من السؤال .

أنظر: شرح اللمع، للشيرازي، ٩/١ ٣٥٩ العيدة، لأبي يعلى، ١١/٢-٦١٣، التمهيد، للكلوذاني، ١٤٠١-١٦٥، أصول اللامشي، ص ١٣٩-١٤٠، كشف الأسرار، للبخاري، ٢٦٧-٢٦٦/

<sup>(°)</sup> ساقطة من (أ) و (ب) و (د) .

هذه (١) المسبّبة للحِلْف ؛ لأنّ غرضَها من هذا السّؤالِ انتفاءُ غيرها ، وذلك إنما يكون بطلاقِ غيرها ، وكلامُ الزّوجِ حرَجَ جَواباً لسؤالها تطييباً لقلبها ، فيتضمّنُ إعَادَة مافي السّؤال ، وذلك إنما يكون بطلاق غيرها لا بطلاقها .

إلا أنهما قالار، : الزّيادةُ متحقّقةُ ، والغَرضُ محتملٌ ، فإنّه كما احتمل ذلك إحتمل أنْ يكون غرضُه مغايظَتها ؛ لأنّها أغضبته بهذا السّؤال ، فحلَف يطلاقِها وطلاق غيرها ، فلا يجوزُ إلغَاءُ الزّيادة بالشكّ .

فإنْ قلت : أيْن العامُّ في هذه الصّورِ التي أوردتَ من قوله : { زنا ماعزٌ فرُجِم } ، وقوله : "بلى" و "نعم" ، وغيرها حتى يقال : إنه احتص بسببه أو لم يختص وحدُّ العامِّ الذي مرّ وأنواعُه التي ذكرتها من دخول "الألف" و "اللاّم" ، وصيغة الجمع ، وورودُ النّكرة في موضع النفي وغيرها لم يوجد منها شئٌ من ذلك حتى يَرِدَ فيها هذا التقسيم ؟

قلت: قوله " فرُجِم " عامٌّ من حيث الأسباب والأحوال ؟ لأنّ قوله " فرُجم " لو لم يذكر معه سببُه لاحتمل عموم الأحوال مِنْ أنّه رُجم لردةٍ و فرُجم " لو لم يذكر معه سببُه لاحتمل عموم الأحوال مِنْ أنّه رُجم لردةٍ و نعوذ با لله \_ أو قتلٍ بغيرحق ، أو سعي بفسادٍ ، أو إلقاء سِرِّن إلى العدو أو للسياسة لمعنى من المعاني ، أو زناً بعد إحصانٍ ، فعند ذِكْرِ السّبب وهو

<sup>(</sup>١) في (د): هذا .

<sup>(</sup>٢) أي أبو حنيفة ومحمد ، وبه قال الشافعية والحنابلة

أنظر: شرح اللمع، للشيرازي، ٢٩٤/١، العقرة، لأبي يعلى، ٢٠٨/٢- ٦٠٩، التمهيد، للكلوذاني، ٢٠٥/٢.

<sup>(</sup>٣) في ( د ): شَرٍّ .

الزِّنا تخصّص به ، وزَالَ سائر الأحوال الدّاعية للرّجم ، ولو تحقّق الرّجم بواحدٍ من هذه الأحوال كان جائزاً ، وكان سبباً له .

وكذلك " سجد " عامٌ بأحواله مِنْ أنّه للشّكر ، وللزّيادةِ على الصّلاة والتّلاوة ، وقضًاءِ المتروكة منها وغير ذلك ، فلما ذُكر سببُه إلتحق به وتخصّص .

وقوله تعالى : ﴿ فَاكْتُبُوهِ ﴾ عامٌّ ؛ لأنّه يجوزُ أنْ تكون الكتابةُ للقراءَةِ من ذلك المكتوب ، ولإحصاءِ الأعداد ، وللتّوثّق ، فاحتصّت ههنا(١) بقوله ﴿ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ ﴾ .

وكذلك قولُه تعالى :﴿ أَلَسْتُ بِرِبِّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ فقوله ﴿ بَلَى ﴾ عامٌّ لكن لايستقلّ بنفسه فقُرِن [٥٠ أ] بسببه ، فاختصّ به ، ويمكن أنْ يقال : ﴿ بَلَى ﴾ عامٌّ في نفسِه لإبهامه كـ" منْ " و " ما " و " الذي " [٧٠/ب] .

وأمّا عمومُ قوله: "إنْ اغتسلتُ فعبدي حرُّ " ظاهر ؛ لأنّ تقديره: إنْ اغتسلتُ (غُسلاً) (٢) كان نَكِرةً في موضِعِ الشرْط ، وموضعُ الشّرطِ موضعُ النّفي \_ لما مرّ \_(٢) ، هذا كله مما أف \_ الله على الله على

<sup>(</sup>١) في (ب): هذا .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ب) .

<sup>(</sup>٣) ص ( ٣٧٠ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمة الإمام بدر الدِّين الكرْدري ـ رحمه الله ـ ص ( ٨٨ ) من هذا الكتاب . وكذلك سبق التعريف بكتابه "شرح التقويم" ص ( ١١٣ ) في القسم الدّراسي ، ولكـنّ الشيخ عبد العزيز البخاري ذكر هذا الجواب واعتبر العموم بهذه الكيفية تمحّلاً وتكلّفاً .

أنظر: كشف الأسرار، ٢٧١/٢.

فإنْ قلت : ما تق وله على أن قوله على الله السمن البرّ الصيّامُ في السّفر (١) ؟ ورُوي بحرف " الميم " مكان " اللاّم " على لغة أهل اليمن (٢) ، وهذا اللّفظُ عامٌ كما ترى ولم يُقرَن به سببه ، ومع ذلك خصّص مشايخنا وهذا اللّفظُ عامٌ كما ترى ولم يُقرَن به سببه ، ومع ذلك خصص مشايخنا ورحمهم الله و بسببه فقالوا : إنّ ورودَ الحديث كان في حقّ رجل ظلّل في السّفر من زيادة الجهد عليه فمرّ به النبيّ عِلَيْنَ فقال : ﴿ ما أجهدك ؟ ﴾ فقال : ﴿ إنّي صائم ، فقال النبيّ عِلَيْنَ السّفر من البرّ الصّيامُ في السّفر ﴾ !

قلت: إذا دلَّ الدّليلُ على خصوصيتِه بتلك الحادثة يختصُّ بها ، وهنا قد دلّ ؛ وذلك لأنّ الشارعَ لما رخّصَ الإفطار في السّفرِ بقوله : ﴿ فَعِدّةً مِنْ أَيَامٍ أُخَر ﴾ دفعاً لمشقّةٍ مّا ، لايباحُ له الصّــومُ عند مشقّةٍ تُفضي إلى الهلاك مع شرعيّة التأخير \_ ، ولأنّا لم نخصّه بحادثة ذلك الرّجل على وجه لايتعدّاها ، بل أجرينا حكمَه على العموم وقلنا : في كلِّ موضع يُفضي الصّومُ إلى الهلاكِ في السّفرِ لايكون الصّومُ برّاً ، فحينئذٍ لايكون هذا تخصيصاً بالحادثة

<sup>(</sup>۱) متفقّ عليه عن حابر بن عبد الله \_ رضي الله عنهما \_ ، أخرجه البخاري في كتاب الصوم ، باب قول النبي على للم لل طُلِّل عليه واشتدّ الحر : ﴿ ليس من البرّ الصيام في السفر ﴾ ، ٢/٧/ (١٨٤٤) ، ومسلم في كتاب الصوم ، باب حواز الصوم والفطر في شهر رمضان للمسافر ، ٢/٢/٧(١١٥) .

<sup>(</sup>۲) بهذه الرّواية وهي : ﴿ ليس من امبر امصيام في امسفر ﴾ قال الزيلعي : { رواها عبدالرزّاق في "مصنفه" أخبرنا معمر عن الزّهـــري عن صفوان بن عبدا لله بن صفوان بن أميّة الجمحي عن أمّ الدّرداء عن كعب بن عاصم الأشعريّ عن النبيّ التَّكِيُّلاً } فذكره . نصب الرّاية ، ۲۱/۳ وهو في "مصنف" عبدالرزّاق ولكن لعلّه حصل سهو أثناء النّسخ فكتب الحديث باللّفظ السّابق ﴿ ليس من البرّ الصّيام في السّفر ﴾ من غير تغيير الحروف . أنظر : كتاب الصّلاة ، باب الصيام في السفر ، ۲۲/۲ (٤٤٦٧) ، وعن عبدالرزّاق رواه أحمد في "مسنده" ، ٥/٤٣٤ ، ومن طريق أحمد رواه الطبراني في "معجمه الكبير" ، ٩ / ٧٢/١ (٢٨٧) .

بلْ كان حملاً حكمه على محلِّ آخرَ عند معارضة دليلٍ سواه ، كما هو الحكمُ عند تعارض الأدلّة(١) [٢٥/ج] .

(١) يقول ابن الهمام : { العبرة وإن كان لعموم اللفظ لا لخصوص السبب ، لكن يُحمل عليه دفعاً للمعارض ــــة بين الأحاديث ، فإنها صريحةٌ في الصوم في السفر } فتح القدير ، ٣٥١/٢ .

ولكنّ إمام الحرمين وغيره من العلماء ـ رحمهم الله ـ نقلوا عن أبي حنيفة ـ رحمـه الله ـ إحراج صورة السبب من عموم اللفظ في مسالتين :

الأولى: حديث عويمر العجلاني أنه لاعَنَ امرأته وهي حامل ، فأنزل الله عزّ وجلّ آية اللهـان ، ومع ذلك منع أبوحنيفة نفي الحمل باللّعان .

الثانية: أنّ أبا حنيفة ـ رحمه الله ـ لم يُلحق ولد الأمة بسيّدها ما لم يُقرّ السيّد بالولد ـ وإن اعترف بالوطء والافتراش ـ مع أنّ سبب ورود قوله على الولد للفراش وللعاهر الحجر ﴾ في قصّة عبد ابن زمعة ، ولفظ الحديث وإن كان عاماً إلاّ أنّ أبا حنيفة أحرج صورة السبب من عموم اللفظ .

أنظر هذه المسائل ومناقشتها: البرهان ، للجويني ، ١/٣٧٧-٣٧٩ ، العضد على ابسن الحماجب وحاشية السّعد عليه ، ٢/١١٠ ، الإبهاج ، لابن السبكي ، ١٨٨/٢-١٨٩ ، التقرير والتحبير ، ٢١٦/٢ ، البحر المحيط ، ٢١٦/٣ .

# القِرانُ في النظم هلْ يوجب القِرانَ في الحكم ؟ ]

[ ومنها ما قال بعضهم: إن القران في النظم يوجب القران في الحكم مثل قول بعضهم في قوله تعالى : ﴿ أَقِيمُوا الْصَّلاةَ وَآتُوا الرَّكَاة ﴾ إن القران يوجب أن لا تجب الزكاة على الصبى والمجنون .

قالوا: لأن العطف يقتضي المشاركة ، واعتبروا بالجملة الناقصة إذا عطفت على الجملة الكاملة . وهذا فاستد ؛ لأن الشركة إنما وجبت في الجملة الناقصة لافتقارها إلى مايتم به ، فإذا تم بنفسه لم تجب الشركة إلا فيما يفتقر إليه .

ولهذا قلنا في قول الرجل لامرأته: إن دخلت الدار فأنت طالق وعبدي حر، أن العتق يتعلق بالشرط؛ لأنه في حق التعليق قاصر

قوله : { إِن القران في النظم يوجب القران في الحكم } عندنا : لا يوجب القران في الحكم ، مفيدٌ لا يوجب القران في الحكم (١) ؛ لأنّ كلّ واحدٍ من الجمل معلومٌ بنفسه ، مفيدٌ

<sup>(</sup>۱) خالف في هذه المسألة أبو يوسف من الحنفية ، وبعض المالكية كما ذكره الباجي في "أصوله" والمزني وابن أبي هريرة من الشافعية ، والقاضي أبو يعلى من الحنابلة ، ونسبه السرخسي إلى بعض الأحسدات من الفقهاء ، فقال هؤلاء : إنّ القران بين الشيئين في اللفظ يقتضي التسوية بينهما في الحكم ، ومثلوا له بمشال الكتاب : وهو سقوط الزّكاة عن الصيي والمجنون بدليل قوله تعالى : ﴿ أقِيمُوا الصّلاة وآتُوا الزّكاة ﴾ كسقوط الصّلاة عنهما ؛ لأنّ "الواو" للعطف في اللغة ، ولهذا يسمّى "واو" العطف عندهم ، وموجبُ العطف هو الاشتراك ، ومطلقُ الاشتراك يقتضي التسوية ، وكذلك في قوله عندهم ، وموجبُ العطف في الماء الدّائم ولا يغتسلُ فيه من الجنابة ﴾ فالاغتسالُ من الجنابة في الماء الدّائم يُنحِّسه كما أنّ البولَ فيه ولا يغتسلُ فيه من الجنابة ﴾ فالاغتسالُ من الجنابة في الماء الدّائم يُنحِّسه كما أنّ البولَ فيه عن المنتانه في اللفظ ، والحنفية وافقوا أبا يوسف

فائدته ، فكان "واو" النّظم ، وليس في "واو" النّظم دليل المشاركة ، إنما ذلك في "واو" العطف() .

#### والفرق بينهما :

أَنَّ "واو" النَّظم يدخل بين جملتين كلّ واحدٍ منهما تامُّ بنفسه ، مستغنٍ عن خبر الآخر كقول الرِّجل : جاءني زيدٌ وتكلّم عمرو .

أمّا "واو" العطف [٨٤/د] فإنه يدخل بين جملتين إحداهما تامّـة والأخرى ناقصة ، بأنْ لايكون معها(٢) ما يتمّ به من خبرٍ أو مبتدأٍ أو شرط في وُكُراً ، ولابد من جعْلِ الخبرِ المذكورِ للأولى خبراً لها (أيضاً)(٢) حتى تكون مفيدة كهي ، كقول الرجل : جاءني زيد وعمرو ، فإنّ قوله : وعمرو مفيدة كهي ، كقول الرجل : جاءني زيد وعمرو ، فإنّ قوله : وعمرو

<sup>=</sup> في الحكم ولكن خالفوه في المأخذ ، فالنّجاسةُ الناتجةُ عن الاغتسالِ من الجنابة أخذوه من دليلٍ آخَرَ غير الاقستران ، وخالف المزني أبا يوسف فلم يقلْ بنجاسته ـ وإنْ كان الاقـترانُ يدلُّ على ذلك ـ إلاّ أنّ الماءَ المستعملَ في طهـارةٍ لا ينجس عند الشافعية .

أما أكثر العلماء من الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة على أنّ القِــرَانَ بين الشّيئين في النّظمِ لا يدلّ على التسوية بينهما في الحكم ، وقد غلّط الشيخ أبـو إسـحاق الشـيرازي مـن قـال خلاف ذلك .

<sup>(</sup>١) وسيأتي في باب معاني الحروف إن شاء الله ص (١٦١٢) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) في (د): معهما.

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( د ) .

لايكون مفيداً في نفسه(١) ، حتى يكون خبر الأول خبراً للثاني ولايكون ذلك إلا بأن يكون "الواو" للعطف ، حتى يصير ذلك الخبر كالمعاد ، لأنّ موجب العطف هو الاشتراك بين المعطوف والمعطوف عليه في الخبر .

وعن قولنا: "أو شرط "(٢) خرج الجواب عمّا يَرِدُ شُبهةً بقول منْ قال لامرأته: أنتِ طالقٌ وعبده حرٌ إنْ دخل الدّار، فإنّ كلّ واحدٍ منهما يتعلّق بالشّرط، وإنْ كان كلّ (واحدٍ)(٢) منهما تاماً بنفسه ؛ لما أنّ كلّ واحدٍ منهما (تامٌّ)(١) بنفسه إيقاعاً لا تعليقاً ، والتعليقُ تصرّف آخر سوى الإيقاع فكانت الأولى ناقصة في حق التعليق ، فأثبتنا المشاركة بينهما في حكم التعليق بـ "واو" العطف ، حتى إذا لم يذكر الشّرط كان "الواو" للنظم ، ولم نثبت المشاركة بينهما في الخبر ، .

<sup>(</sup>١) في (أ): بنفسه .

<sup>(</sup>٢) حينما ذكر قبل أسطرِ فقال : { بأنْ لا يكون معها ما يتمّ به من خبر أو مبتدأٍ أو شرط }

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (أ) و (د)

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (ب) .

<sup>(°)</sup> أي أنّ الجمل المتعاطفة إذا تعقبها شرطٌ فيكاد يكون الاتفاق قائماً على عود الشرط إلى جميع الجمل ، حِلَى المستثناء ففيه الخلاف المشهور ، فلو قال مشلاً : لاتصحب زيداً ولا تزره ولا تكلّمه إنْ ظلمني ، تعلق الشرطُ بالجميع ، وكذا لو قال : عبده حرَّ وامرأته طالقٌ إنْ دخل فلانٌ الدّار ، تعلّق الشرطُ بالجميع ، ونُسبب إلى بعض الأدباء أنه يختص بالجملة الأحيرة ، وتوقّف الإمام الرازي .

أنظر : أصول الرخسي ، ٢٧٤/١ ، الميزان ، للسمرقندي ، ص ٣١٦ ، المحصول ، ٩٦/٣/١ ، البحر المحيط ، ٣٣٥/٣ .

قوله: { أَن لا تَجِبِ الزكاة على الصبي والمجنون } هذا الحكمُ صحيحٌ في نفسه ، ولكنّ الاستدلال بمثل هذا فاسد ، فكان قوله: { وهذا فاسد } راجعاً إلى الاستدلال لا إلى الحكم(١) .

قوله: { لأن الشركة إنما وجبت في الجملة الناقصة لافتقارها إلى ما يتم به } لأن الأصْلَ في الكلامِ هو الإفادة ، والاستبدادُ بنفسه ، وعن هذا قيل في حدِّه: هو ما أفاد المستمع ، ومعنى الإفادة هو: ما يَحْسُنُ السّكوتُ عليه ، فلو تعلّق بغيره في إفادة المعنى لم يُفِدْ هو بنفسه ، والجملةُ الثّانيةُ كلامٌ تامٌ بنفسه لا يجوزُ أنْ يتعلّق بغيره ؛ لانعدام الضّرورة ، بخلافِ النّاقصةِ فإنها غير مفيدةٍ لمعناها ؛ لخلوِّها عن الخبر(٢) ، فتثبت الشّصورة لمعناها ؛ لخلوِّها عن الخبر(٢) ، فتثبت الشّصوركة

أ \_ قوله ﷺ : ﴿ رُفع القلم عن ثلاثة عن الصييّ حتى يحتلم وعن النائم حتى ينتبه وعن المجنون حتى يفيق ﴾ .

ب \_ أنّ الزّكاة عبادة ، والعبادات إنما تجب بطريق الابتلاء والامتحان ، فلو أو جبنا الزّكاة على الصبيّ يؤديها عنه وليّه ، فلم يحصل معنى الابتلاء والامتحان .

أنظر: المبسوط، للسرخسي، ٢٠٨٦-١٦٢/١، حامع أحكام الصّغار، للأستروشي، ١٩/١ رؤوس المسائل، للزمخشري، ص ٢٠٨، بدائع الصّنائع، للكاساني، ٢١٤/٢، الغرّة المنيفة، للغزنوي، ص ٥٠-٥٠.

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : لخلوِّها عن الخبر في قوله : أنتِ طالقٌ وزينب .

لضرورة الإفادة(١) .

فإنْ قيل: يُشكل على هذا قولُ محمد ـ رحمه الله ـ في قوْلِ من قال: إنْ دخلتِ الدّارَ فأنتِ طالقٌ وعبده حرَّ إنْ كلّمتِ فلاناً إن شاء الله ، حيث انصرف الاستثناء إلى الجملتين عند محمد رحمه الله ، والمسألة في "الإيضاح" (٢) مع أنّ كلّ واحدةٍ من الجملتين تمّت (٢) بنفسها بالخبر وبالشّرط، فلو كان الاشتراكُ للافتقارِ لما انصرف الاستثناء إليهما ، بل اختص بالأخيرة لدخوله عليها ، إذْ لا افتقارَ للأولى إليه ؛ لتمامها بنفسها!

<sup>(</sup>۱) يبيّن ذلك اللاّمشي فيقول : { قوله : وعبده حُرٌ ، كلامٌ تامٌ صورةً ولكنه ناقصٌ معنى ؟ لأنّ غرضَه التّعليق ، ولا حصُول لغرضِه إلاّ بالعطْف والشّركة ، حتى لو قال : إنْ دخلتِ اللّذار فزينبُ طالقٌ وعمرة طالقٌ ، تطلق عمرة للحال ؛ لعلمنا أنّ غرضَه في حقّ عمرة تنجيزُ طلاقِها دون التّعليق ، إذْ لو كان غرضُه التّعليقُ لاقتصر على قوله : وعمرة ؟ لأنّ به كفاية } أصول اللاّمشي ، ص ١٤٣ .

وانظر أيضاً: التقويم ( ٨٨ ـ ب ) ( ٨٩ ـ أ ) ، الميزان ، للسمرقندي ، ص ٤١٥ ، ٤١٧ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٦١/٢ .

<sup>(</sup>٢) لركن الدِّين عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم أبي الفضل الكِرماني المتوفى سنة ( ١٠٤هـ ) وقد سبق التعريف بكتابه في القسم الدّراسي ص ( ١٠٤ ) ، ولكن الإمــــام محمد بن الحسن ـ رحمه الله ـ ذكر في كتابه "الأصل" : { ولو أنّ رجلاً حَلفَ على ذلك بأيمـان كثيرة بعــد أنْ تكون متصلة فقال : عليّ كذا وكذا حجة ، وكذا وكذا عمرة ، ومشيّ إلى بيت الله ، وماله في المساكين صدقة ، وعليّ عهد الله وميثاقه ، إنْ كلّمتُ فلاناً إنْ شاء الله ثمّ كلّمه ، لم يكـن عليه حنث ، ولم يجــــب عليه شيّ في أيمانه ، وكذلك لو كان فيها عتق وطلاق } عليه حنث ، ولم يجـــــب عليه شيّ في أيمانه ، وكذلك لو كان فيها عتق وطلاق }

وانظر أيضاً: الهداية مع شروحها ، ٣٣٨/٧ .

<sup>(</sup>٣) في ( د ): ثبت .

قلنا: الافتقارُ غير منحصرٍ في الخبر أو الشرط، بل في كلّ شي له تأثير في تغييرِ الحكمِ إمّا بالتّعليقِ أو بالإبطالِ إذا دخلَ في إحديهما، كانت الأخرى مفتقرةً إليها، ثمّ إنّ محمداً وحمه الله وإعدامُه على حلاف سائر التعليقات، صيغة شرطٍ، ومعناه: رفْعُ الكلامِ وإعدامُه على حلاف سائر التعليقات، فإنّ التعليقَ بالشّروطِ وإنْ كان إعداماً في الحالِ ولكنْ له عرضية الوجودِ عند وجُودِ الشّرط، والتعليقُ بمشسسيئة الله إعدامٌ (١) لحكمِ الكلامِ أصْلاً، إذْ لا طريقَ للوقوفِ [١٧/ب] على المشيئة، وإحدى الجملتين ليست بأولى في الإعدامِ من الأخرى، فانصرف إلى الكلّ، حتى لو لم يذكر الشّرط وقال: أنتِ طالقٌ وعبدي حرِّ إنْ شاء الله ، ينصرفُ إليهما بلا خيلاف، وكذلك لو ذكرَ مكانَ الاستثناء مشيئة فيلان (٢) فقال: أنتِ طالقٌ وعبده حرِّ إنْ كان المحملين أيضاً له ذكرنا من المعنى كلمتِ فلاناً إنْ شاء فلان، ينصرف إلى الجملتين أيضاً له ذكرنا من المعنى أنّ المحملة الثانيةُ ههنا كمُلت بالتّعليقِ والتّفويض، فكانت الأولى مفتقرةً إلى الثانيسية فيهما (١٠).

<sup>(</sup>١) في ( ج ): مع إعدام لحكم الكلام . بزيادة كلمة ( مع ) .

<sup>(</sup>٢) في ( ج ): مشيئة في فلان . وكلمة ( في ) زائدة .

<sup>(</sup>٣) في ( ب ) : أنَّ ما كلِّ شيٍّ . ويظهر أنَّ كلمة ( ما ) زائدة .

<sup>(</sup>١) فالحاصل: أنّ المشاركة لا تثبت بعين "الواو" ، بـل باعتبار القُصور ، والقُصور إما من حيث عدم الخبر ، أو من حيث التعليق سواءٌ أكان تعليق تحصيلٍ أو تعليق إبطالٍ ، أو غير ذلك أنظر: كشف الأسرار ، للنسفي ، ٤٣٤/١ .

قوله: { إلا فيما يفتقر إليه } وهو التّعليقُ هنا ، لما بيّنا أنّ الجملة قد تكون ناقصةً بحسبِ التّعليق \_ كما ذكر من النظير ههنا \_ (١) ، ثمّ في إطلاق قوله: { لأنه في حق التعليق قاصر } نوع شُبهةٍ حيث لم يقل : { فيما إذا كانت الثّانية ليست من جنسِ الأولى } (٢) ، أما إذا كانت من جنسِها وتتم الثّانية بدون التّعليق كما لو قال : إنْ دخلتِ الدّار فأنتِ طالقٌ وعمرة طالقٌ ، أنّ المتكلّم لو كان من قصدِه التّعليق أنّ الجملة الثّانية لا تتعلّق بالشّرط ؛ لما أنّ المتكلّم لو كان من قصدِه التّعليق لاقتصر على قوله : وعمرة ؛ لصلاحيّة خبرِ الأوّل خبراً للثاني ، وحيث لم يقتصر بل أفرد له بالخبر ، دلّ أنّ مقصودَه التّنجيز .

<sup>(</sup>١) أي كما ذكر قبل قليل في مسألة : إنْ دخلت الدّارَ فأنتِ طالق وعبدي حرٌّ ، فإنّ الجملة الأخيرة وإنْ كانت تامةً إيقاعاً لكنها ناقصةً تعليقاً ، فتكون والحالمة هذه مشتركة مع الجملة الأولى في التعليق ، فلا يعتق عبده ما لم تدخل الدّار .

<sup>(</sup>٢) كأنه يشير ـ رحمه الله ـ إلى أنّ المصنف قد أغفل شرطاً في صحّة مشاركة الجملة الثانية الأولى في التعليق وهسو : كوْن الجملة الثانية ليست منْ جنْسِ الأولى ، فلا يكون التعليق قاصراً إلا بوجود هذا الشرط ، فإذا وحد هذا الشّرط إفتقرت الجملة الثانية للأولى ، فصح بعد ذلك مشاركتها في التعليق ، كما في المثال السّابق وهـو : إنْ دخلت الدّار فأنت طالق وعبدي حرّ ، واعتذر له بما ذكر ، ومعنى قوله : ليست من جنس الأولى أي أنّ خير الأولى لايصلح أنْ يكون خيراً للثانية .

أما إذا كانت الجملة الثانية من جنس الأولى فإنّ الجملة الثانية لاتشارك الجملة الأولى في التعليق ؛ لأنّ الخيسبر في الجملتين واحد ، كما مثّل له بما لو قال : إنْ دخلتِ الدار فأنتِ طالقٌ وعمرة طالق ، فإفراده لعمرة بالخيبر \_ وهو ذكر الطّلاق \_ دليلٌ على أنّ غرضه في حقّ عمرة تنجيز الطلاق دون تعليقه .

أنظر: الميزان، ص ٤١٧ـ٤١٨، كشف الأسرار شرح المنـــار، للنســفي، ٤٣٤/١، كشـف الأسرار، للبخاري، ٢٦٢/٢، نور الأنوار، ٤٣٤/١٤.

فأمّا في مسألتنا وهي المذكورُ في "الكتاب" فالخبرُ الأوّلُ لا يصلحُ حبراً للثاني ، باعتبار أنّ العِتاق ليس منْ جنسِ الطّلاق ، فكان العِتاقُ قاصِراً في حقّ التّعليق ، فلذلك علّقنا العِتاق بالدّحولِ أيضاً كالطّلاق ، وإنما أطلق و لم يقيّدُ عما إذا كانت الثّانيةُ ليست منْ جنسِ الأولى ؛ لارتفاع اللَّبْسِ عند إيرادِ النّظير قال الشيخ(۱) وهمه الله ـ ناقلاً عن شيخه الكبير(۱) وفي الله عن في قول في مسألة القِران بالنّظم : لابد منْ رِعَايةِ التّناسُبِ في الجُملِ المعطوفِ بعضُها على بعضٍ في كلامِ الحكيم ، حتى لو قيل : الختْمُ في التراويح سُنة ، وكُمُّ أمير المؤمنين في غايةِ الطّول ، وحالينوس(۱) كان ماهراً في الطبّ ، وما أحوجني إلى الاستفراغ كان مختلاً من الكلام(۱) .

<sup>(</sup>١) كما سبق ص (٣٤) من القسم الدّراسي أنّه يقصد به شيخه العلاّمة حافظ الدّين البخاري الكبير .

<sup>(</sup>٢) كما سبق أيضاً ص ( ٣٤ ) أنّه شمس الدِّين الكرْدري ، وترجمته ص ( ٧٤ ) .

<sup>(</sup>٣) الحكيم الفيلسوف الطبيعي اليونانيّ ، من أهْلِ مدينة "زغاموس" من أرضِ الرّوم اليونانيين ، شرق قسطنطينة ، إمامُ الأطبّاء في عصره ، ورئيس الطبيعيين في وقته ، وكان خاتم الأطبّاء الثمانية الكِبار ، كتبه مشهورةٌ متداولةٌ بين الأطبّاء ، له أكثر من مائة مصنّف في علم الطبّ والطّبيعة ، له ممارساتٌ وتجارب عديدة ، إرتحل إلأى بلاد مصر والشّام والرّوم والشّرق الأقصى ثمّ عاد إلى بلادِه "فرغاموس" وتوفّي بها ، وكانت حياته بعد المسيح التَّلَيِّكُمْ بنحو مائيّ سنة . أنظر ترجمته في : طبقات الأطبّاء ، لابن أبي أصيبعة ، ١٨٠١-١٥٥ ، أخبار الحكماء ، للقفطي ، ص ٢٧٤-١٩٢ ، تاريخ الحكماء ، للشهرزوري ، ص ٢٧٤-١٩٢ ، تاريخ الحكماء ، للشهرزوري ، ص ٢٧٤-١٩٢ ) ، تاريخ الحكماء ، الأطبّاء الحكماء ، لابن جُلجل ، ص ٤٤٤ (١٥) .

<sup>(</sup>ئ) قال البخاري : { نحن لاننكر أنّ التّناسب من محسّنات الكلام ، ولكنا ننكر ثبوت الحكم به فإنه محتمـــل ، وبالمحتمل لا يثبتُ الحكم ، وهذا كالمفهوم فإنا لاننكر أنه من محتملات الكلام ، وعليه بُني علم المعاني ، ولكنه لايصلح مثبتاً للحكم ؛ لأنه لايثبت بالاحتمال } . كشف الأسرار ، ٢٦٢/٢ .

# [ فصل في الأمسر

وهو من قبيل الوجه الأول من القسم الأول مما ذكرنا من الأقسام ، فإن صيغة الأمر: لفظ خاص من تصاريف الفعل وضع لمعنى خاص وهو طلب الفعل].

قوله: { فصل في الأمر } بدأ بالأمْرِ بعد ذِكْرِ تقسيمِ الكتاب \_ على ماذكرنا من الأقسام الثمانين \_ لأنّه على ماذكره في الكتاب [٣٥/ج] بأنّه من أقسام الخاص ، وهو مقدَّمٌ على سائر الأقسام \_ لما مرّ \_ ، أوْ لأنّ معظمَ الابتلاءِ بالأمرِ والنّهي ، وبمعرفتهما يتمّ معرفةُ الأحكام ، ويتميّزُ الحلالُ من الحرام ، كذا ذكره الإمام السرخسي \_ رحمه الله \_ (١) .

ثمّ قدّم الأمْرَ على النّهي ؛ لأنّه وجوديٌّ والوجودُ راجحٌ على العدم ، أوْ لأنّ المنْعَ إنما يكون بعدَ الشّروعِ حقيقةً ، فكان الأمرُ مقدّماً على النّهي لامحالة(٢) .

<sup>(</sup>۱) أصول السرخسي ، ١١/١ ، و بمثله قدّم الشيخ أبو إسحاق الشيرازي في أوّل باب الأمر من "شرح اللمع" ، ١٩١/١ .

<sup>(</sup>٢) ويعقّب على ذلك الزركشي فيقول : { ولو لوحظ التقديم الزّماني لتقدّم النّهي ، تقديم العدم على الوجود ، لأنّ العدم أقدم } البحر المحيط ، ٣٤٢/٢ .

قال أبو عاصم العامري(١) ـ رحمه الله ـ : { الأمْرُ قولُ القائلِ لمَنْ دونـه في الرّتبة " إفعلْ " فإذا حصل لمنْ هو في مثلِ حاله يكون " إلتماساً ومسألةً " ، ولمنْ هو أعلى صفةً يكون " دعاءً " } (٢) .

أنظر ترجمته في : الجواهر المضيئة ، ٤/٥٥(١٩٣٨) ، الفوائد البهية ، ص ١٦٠ ، كشف الظنون ١٦٣٨/٢ .

(٢) أنظر التعريف بكتابه ـ رحمه الله ـ في القسم الدّراسي ص ( ١٢٠ ) .

ولكن مانقله عنه هو مذهب بعض محققي الحنفية والمعتزلة في اشتراط العلوّ ، بأنْ يكون الطّالبُ أعلى رتبةً من المطلوب منه ،وهو اختيار الشيخ أبي منصور الماتريدي وأبي بكر الجصّاص وشمس الأئمة السرخسي من الحنفية ، واختــــاره القاضي عبد الوهاب من المالكية ، والشيخ أبو إسحاق وابن الصبّاغ وابن السّمعاني وسليم الرازي من الشافعية ، وابن عقيل من الحنابلة . أنظر : أصول الجصاص ، ٢/٨ ، أصول السرخسي ، ١١/١ ، الميــزان ، للسمرقندي ، ص أنظر : أصول البصري ، ٢/٨ ، أصول اللمع ، للشيرازي ، ١١/١ ، البحر المحيط ، المحتمد ، للبصري ، ٢/٨ ، شرح اللمع ، للشيرازي ، ١٩٢١ ، البحر المحيط ، ١١٧٠ ، شرح الكوكب المنير ، ١١/٣ .

وهناك ثلاثة مذاهب أُخر في هذه المسمالة ، أحدها : أنّ من شرط صيغة الأمر العلوّ والاستعلاء .

الثانسي: أنهما لايعتبران ، ونسبه الفخر الرازي إلى الشافعية ، قال الزركشي : {وهو المختار} والثالث : أنه يعتبر الاستعلاء لا العلوّ ، وبه قال أبو الحسين البصري من المعتزلة ، وابس بَرْهان من الشافعية ، وصحّحه الفخر الرّازي والآمدي وابن الحاجب ، وهو مذهب الحنفية والحنابلة . أنظر : الميزان ، للسمرقندي ، ص ٨٦ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، 1/33-63 ، المتصفى ، للغزالي التوضيح ، لصدر الشريعة ، 1/93-100 ، المعتمد ، للبصري ، 1/73 ، المستصفى ، للغزالي = = =

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن أحمد أبو عاصم العامري ، القاضي الإمام ، الفقيه الحنفي ، قال القرشي : كان إماماً قاضياً بدمشق ، من تصانيفه "المبسوط" نحواً من ثلاثين مجلداً ، ونسب حاجي خليفة له كتاب "المختلفات" في فروع الفقه الحنفي ، وقد أشار إليه السِّغناقيّ في أحَدِ نقوله في هذا الكتاب ، والسِّغناقيّ هنا لعلّه ينقل من كتابٍ له في "الأصول" ، و لم يذكر أحدٌ ممن ترجم له تاريخ وفاته ـ رحمه الله ـ .

#### [ إستعمال لفظ الأمر في الفعل هل هو بطريق الحقيقة أو الجحاز ؟ ]

ثمّ اختلفوا في لفظ الأمر إذا استعمل في الأفع الله على يكون حقيقةً أو مجازاً ؟ فالظّ اهر من مذهب أصحابنا: أنّه مجازٌ ، وقال مالك ـ رحمه الله ـ يكون حقيقةً ، وهو قول الشّافعي ـ رحمه الله ـ في القديم (١) .

(١) إتفق العلماء على أنّ لفظ الأمر يُطلق على القول المخصوص الطالب للفعل حقيقة ، ولكن إذا أطلق هذا اللّفظُ على الفعل على الفعل حما وردّ في قوله تعالى : ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأمْر ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَمَا أَمْرُ فِرْعَونَ بِرَشِيد ﴾ أو أطلق على الشأن كما وردّ في قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَمْرُ فِرْعَونَ بِرَشِيد ﴾ أو أطلق على الشّاعر :

#### لأمرِ مَّا يُسوَّدُ منْ يَسُود

فهل هذا الإطلاق من قبيل الحقيقة أو المحاز ؟ إحتلف العلماء في ذلك على مذاهب :

الأول : أنه يُطلق على الكلّ حقيقةً ، وهو مذهب بعض المالكية ، ونصره ابن بَرْهان وأبو الطيب من الشافعيــــة ، وقال المجد ابن تيمية : { هو الصحيح لمن أنصف } .

الثاني: أنه يُطلق على القول المخصوص حقيقةً وعلى الفعل مجازاً ، وهو مذهب أكثر العلماء من الحنفيـــة والمالكية والشافعية والحنابلة .

الثالث: أنه حقيقةٌ في القولِ والشَّأنِ والطّريقةِ والشّئ والصّفة ، وهو مذهب أبي الحسين البصري . الرّابع: أنه حيقيقةٌ في القدر المشترك بينهما ، دفعاً للاشتراك والمحاز .

أنظر هذه المذاهب وأدلتها في: أصول السرخسي ، ١/١١-١١ ، الميزان ، ص ٩٠ ، بذل النظر للأسمندي ، ص ١٥-٥٥ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ١/٢٦-٤٧ ، كشف الأسرار للأسمندي ، ص ١٠٢١ ، المعتمد ، للبصري ، ٢/٩٦ ، إحكام الفصول ، للباجي ، ص ١٢٢ ، شرح للبخاري ، ١/٢١ ، المعتمد ، للبصري ، ١٢٢ ، شرح اللّمع ، للشيرازي ، ١٩٢/١ ، المحصول ، ١٢٢ ، شرح اللّمع ، للشيرازي ، ١٩٢/١ ، المحصول ، ١٢٢ ، العضد علي ابسن الحاجب ، ٢/٥٧-٣٠١ ، نهاية السّول ، الإحكام ، للآمدي ، ٢/٤-١٠ ، العضد علي ابسن الحاجب ، ٢/٥٧-٣٠١ ، نهاية السّول ، المحرد ، مع الجوامع ، ١/٣٦٦-٣٦٧ ، البحر المحيط ، ٣٤٤-٣٤٢ ، العدّة ، لأبي يعلى ، ٢٩٣١ ، المسوّدة ، ص ١٦ ، إرشاد الفحول ، ص ٩١-٩٢ .

وصورته: أنّه إذا نُقل إلينا فعلٌ من أفعالِ النّبيّ عَلَيْكُمْ هل يَسَعُنا أَنْ نقول : أَمَرَ النّبيّ عَلَيْكُمْ هل يَسَعُنا أَنْ نقول : أَمَرَ النّبيّ عَلَيْكُمْ في كذا بكذا ، أمْ لا ؟ فعنصدنا : لا ، إلاّ بطريق الجاز ، وعنصده : يَسَع(١) .

وإنّا نقول : إنّ صِيغة الدّعاءِ إلى الأمْرِ أقرب من صِيغةِ الأمرِ إلى الفعل ثمّ أجمعنا أنّ لفظ " الأمر " إذا استعمل في الدعاء كان مجازاً \_ مع قُربه من الصّيغة (٢) – فإذا استعمل في الأفعال أوْلى أنْ يكون مجازاً ؛ لبعده عن الصّيغة .

<sup>(</sup>١) أنظر: شرح اللَّمع، للشّيرازي، ١٩٢/١.

<sup>(</sup>٢) في (أ): مع قربه بالصيغة .

#### [ استعمالات صيغة الأمر]

ثمّ صيغةُ الأمر(١) تستعملُ [٩٤/د] لمعان مختلفة(١) :

[ ١ ] للإلزام ، كقوله تعالى :﴿ ءَآمِنُوا بِاللهِ ورَسُولِه ﴾(٣) .

[ ۲ ] وللنَّدب، كقوله تعالى :﴿ وأَحْسِنُوا ﴾(١) ، وقوله تعالى :﴿ وافْعَلُـوا الْحَيرِ ﴾(١) .

[ ٣ ] وللإرشادِ إلى الأوثق ، كقوله تعالى :﴿ وأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُم ﴾(١) .

أنظر أيضاً: أصول الجصاص ، ٧٨/٢-٧٩ ، أصول السرخسي ، ١٤/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ١٠٧/١ .

<sup>(</sup>١) المراد بصيغة الأمر هو لفظ " إفْعَل " وما يقوم مقامها من :

\_ إسم الفعل ك" صيه " .

\_ والمضارع المقرون باللاّم مثل " ليقم " .

وإنما خص الأصوليون " إفْعَل " بالذكر لكثرة دورانه بالكلام . البحر المحيط ، ٢٥٦٥-٣٥٧ (٢) عدّها الأصدي (٢) عدّها إمام الحرمين في "البرهان" أربعة عشر معنى . ١٤/١ . ٣١٦-٣١٦ ، وعدّها الآمدي خمسة عشر معنى . أنظر : الإحكام ، ١٣/٢ ، والبيضاوي ستة عشر . أنظر : نهاية السول ، ٢٧٥١-٢٤٥ ، وابن السبكي ستة وعشرين معنى . أنظر : جمع الجوامع ، ٢٧٢١-٣٧٤ ، الإبهاج ، ٢/٥١-٢٢ ، وقال الزركشي : { تَرِد لنيِّفٍ وثلاثين معنى } . البحر المحيط ، ٢/١٥-٣٠٣ ، وأوصلها ابن النجّار إلى خمسةٍ وثلاثين معنى ، شرح الكوكب المنسير ، ٣٨٥-٢٧٠ .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٧ ) من سورة الحديد .

<sup>(</sup> ٤ ) الآية ( ١٦٥ ) من سورة البقرة .

<sup>(°)</sup> الآية ( ٧٧ ) من سورة الحجّ .

<sup>(</sup>١) الآية ( ٢٨٢ ) من سورة البقرة .

والفرق بين الإرشاد والندب: أنّ في النّدبِ رُجحان جنبةِ الوجـــودِ لحقّ العبد(١). الله تعالى ، وفي الإرشادِ إلى الأوْثق رُجحان جنبةِ الوجودِ لحقّ العبد(١).

[ ٤ ] وللإباحة ، كقوله تعالى :﴿ فَكُلُوا مُمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُم ﴾(٢) .

[ ۞ ] وللتّقريع ، كقوله تعالى :﴿ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مَثْلِه ﴾(٣) .

[ ٦ ] وللتُّوبيخ ، كقوله تعالى :﴿ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ﴾(١) .

والفرق بين التقريع والتوبيخ: أنّ التّقريعَ خطابُ تعجيز، والتّوبيخَ خطابُ تمكين للتّهديد بدون تعجيز (٠).

[ ٧ ] وللدّعاءِ والسّؤال ، كقوله تعالى :﴿ رَبُّنَا تِقَبُّلْ مِنَّا ﴾(١) .

ولا خلافَ أنّ الدّعاءَ والتّقريعَ والتّوبيخُ لايتناولها اسمُ " الأمر" وإنْ كانت في صورة [٧٧/ب] الأمر ، ولا خلافَ أنّ اسمَ " الأمر" يتناولُ ماهو للإلزامِ حقيقةً ويختلفون فيما هو للإباحة والإرشاد والنّدب ،فذكر الكرخيّ(٧)

<sup>(</sup>١) أنظر هذا الفرق بينهما في: البرهان، للحويسي، ٢١٤/١، المستصفى، للغزالي، ١٩١٤) كشف الأسرار، للبحاري، ١٠٧/١، الإبهاج، لابن السبكي، ١٧/٢ ١٨١، البحر المحيط، ٣٥٧/٢، شرح الكوكب المنير، ٢٠/٣.

<sup>(</sup>٢) الآية (٤) من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٢٣ ) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٤) الآية ( ٢٩) من سورة الكهف .

<sup>(</sup>٥) أنظر: شرح الكوكب المنير، ٢٧-٢٦/٣.

<sup>(</sup>١) الآية ( ١٢٧ ) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٧) سبقت ترجمته ص ( ٨٠) في القسم الدّراسي .

والجصّاص(١) ـ رحمهما الله ـ(٢) أنّ هذا لا يُسمّى أمراً حقيقةً وإنْ كان الاسمُ يتناولُه مجازاً ، وقال بعض أصحاب الشافعي ـ رحمه الله ـ : يتناوله حقيقةً (٣)

قوله: { من قبيل الوجه الأول } أي الخاص ؛ لوجود حدِّ الخاصِّ فيه قوله: { من القسم الأول } وهو قسم النظم صيغة ولغة { مما ذكرنا من الأقسام } وهسمين : وجوه البيانِ بذلك النظم ، ووجوه الاستعمال ، ووجوه الاستعمال .

قوله: { لفظ خاص }(°) ذكر اللفظ احترازاً عن الإشارة وفعل النبي الله النبي الله النبي الله الفعل ولكن لما لم يكونا لفظين لم يُسمّيا أمراً حقيقة (١) .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته ص ( ٨١) في القسم الدّراسي .

<sup>(</sup>٢) قال الجصّاص ـ رحمه الله ـ في "أصوله" : { حقيقة الأمرِ ما كان إيجابًا ، وما عـداه فليـس بأمرٍ على الحقيقة ، وإنْ أُجريَ عليه الاسم في حالٍ كان مجازًا ، وكذلك كان يقــول أبو الحسن ـ رحمه الله ـ في ذلك ، وهذا هو الصّحيح } ٢٩/٢ .

<sup>(</sup>٣) لم أحد هذه النّسبة عند غيره ، ولكن أكثر العلماء يذكر هذا المذهب من غير نسبةٍ لأحد أنظر : المحصول ، ٢١/٢ ، الإحكام ، للآمدي ، ١٣/٢ ، بيان المحتصر ، ٢١/٢ .

<sup>(</sup>١) أنظر ص (٥٠ ـ ٥٣ ) من هذا الكتاب .

<sup>(°)</sup> أنظر تعريف الأمر وأقوال العلماء فيه في : شرح اللمع ، للشيرازي ، ١٩١/١ ، البرهان ، للجويميني ، ٢٢/٢/١ ، المستصفى ، للغزالي ، ٤١١/١ ، المحصول ، ٢٢/٢/١ ، الإحكام ، للآمدي ، ٢٠٦١/١ ، جمع الجوامع ، لابن السبكي ، ٣٦٦٦/١ ، أصول البزدوي مع الكشف /١٩٠١-١١ .

<sup>(</sup>٦) قال ابن تيمية في "المسوّدة" : { ذكره القاضي محلّ وفاق } ص ١٤ . أنظر أيضاً : العدّة ، ٢٢٤/١ .

وذكر الد { خاص } احترازاً عن قول القائل لمن هو دونه: أوجبت عليك أنْ تفعل كذا ، أو أطلب منك أنْ تفعل كذا ، أو أطلب منك أنْ تفعل كذا ، أو أطلب منك أنْ تفعل كذا ، فهذا كلّه طلب للفعل ممن هو دونه فيجب به الفعل على المكلّف به ، ولكن لأيسمّى أمراً ؛ لأنه ليس بلفظ خاص وهو صيغة " إفعل " ، بل يُسمّى خبراً (١) ، ومراده بالخاص صيغة " إفعل " كذا في "ميزان الأصول" (٢).

ثمّ هو جنسٌ جامعٌ يدخل تحته الاسمُ والفعلُ والحرفُ ، ثمّ أخرجَ الاسمَ والحرفَ بقوله : { من تصاريف الفعل } ثمّ أخرجَ سائر تصاريف الفعل بقوله : { وضع لمعنى خاص وهو طلب الفعل } فكان هذا حدّاً [۱۵۸] جامعاً مانعاً .

<sup>(</sup>١) أنظر: الميزان، ص ٥٥-٨٦، كشف الأسرار، للنسفى، ١/٤٤-٥٤.

<sup>(</sup>٢) الميزان ، للسمرقندي ، ص ٨٣ .

### [ حكم الأمر المطلق]

[ وموجبه عند الجمهمور الإلزام إلا بدليل ] .

قوله: { وموجبه عند الجمهور الإلزام إلا بدليل } أي حُكمُ الأمرِ المطلَق عند عامّة العلماء الإيجاب(١) .

أنظر هذه المذاهب ، واستدلال كلّ مذهب ، والردّ عليه في :

أصول الجصاص ، 1/00 ، التقويم ( 18 - 9 ) ( 17 - 9 ) أصول الشاشي ، 9 0 . 17 ، أصول السرخسي ، 1/01 - 19 ، أصول البزدوي مع الكشف 1/00 ، الميزان ، للسمرقندي 100 0 . 100 ، بذل النّظر ، للأسمندي 100 0 . 100 ، كشف الأسرار ، للنسفي ، 1/00 ، التوضيح ، لصدر الشريعة ، 1/00 ، فتح الغفار ، لابن نجيم ، 1/10 . 100 ، المعتمد ، لأبي الحسين البصري ، 1/00 ، 100 ، 100 الفصول ، للباحي ، 100 ، شرح تنقيح الفصول ، للقرافي ، 100 ، 100 ، العضد على ابن الحاجب ، 100 ، 100 ، 100 ، العضد على ابن الحاجب ، 100

<sup>(</sup>۱) هذا أحد المذاهب في مسألة حكم الأمر المطلق المجرّد عن القرائن وأصحّها ، وهو ما يُعبَّر عنه بقولهم : ( الأمر حال بحرّده عن القرائن يدلّ على الوجوب حقيقـــة وعلى غيره من المعاني بحازاً ) ، وهو مذهب جمهـــور العلماء من أرباب المذاهب الأربعة ، قال أبو بكر الجصّاص من الحنفية : { هو مذهب أصحابنا وإليه كان يذهب شيخنا أبو الحسن الكرخيّ } ، وقال القاضي أبو زيد الدّبوسيّ من الحنفية أيضاً : { هو قول جمهور العلماء } ، وقال القاضي عبد الوهاب من الملاكية : { إنه قول مالك وكافة أصحابه } ، وقال الشيخ أبو إسحاق الشيرازي من الشافعية : الأستاذ أبو إسحاق المروزي ببغداد } ، وقال الأستاذ أبو إسحاق : { إنه لايجوز غيره ، وفي تركه دفْعُ الشريعة } وقال إمام الحرمين : { وهذا مذهب الشافعي ـ رحمه الله ـ } ، وقال القاضي أبو يعلى من الحنابلة : { هو ظاهر كلام أحمد } وقد ذكر الفحر الرّازي ستة عشر وجهاً لترجيح هذا القول ، وهو اختيار أبي الحسين البصري ،

والجمهورُ في اللّغة : اسمٌ للرّمل المرتفع ، ويقال أيضاً : جمهورُ النّاس جُلُهم ، أي أكثر أعيانهم(١) .

#### وحجّتهم في ذلك :

[أ] قوْلُ الله تعالى : ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يَخَالِفُ وَنَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فَتِنْةً ﴾ (٢) أَلْحقَ الوعيدَ الشديدَ بمخالفة الأمر ، والإنسانُ يستحقّ الوعيدَ بترُكِ الله وأمْرُ رسوله عِلَيْكُمْ . الواجب ، لا بترُكِ المندوبِ والمباح ، والمرادُ به أمْرُ الله وأمْرُ رسوله عِلَيْكُمْ .

<sup>=</sup> بيان المختصر ، للأصفهاني 1/17-17 ، شرح اللّمع ، 1/7.7-17 ، البرهان للجويني ، 1/17-17-17 ، المستصفى ، للغزالي ، 1/9.13-17 ، الوصول إلى الأصـــول ، 1/7/7-1.00 ، الإحكام ، للآمدي ، 1/7/7-1.00 لابن برهان ، 1/77-10.00 ، المحصول ، 1/7/7-10.00 ، الإحكام ، للآمدي ، 1/7/7-10.00 . جمع الجوامع ، 1/07-10.00 ، الإبهاج لابن السبكي ، 1/77-10.00 ، نهاية السول ، 1/70-10.00 . 1/70-10.00 ، العدّة ، لأبي يعلى ، 1/77-10.00 ، التمهيد ، للكلوذاني ، 1/00.00 ، 1/00.00 ، روضة الناظر مع النزهة ، 1/00.00 ، المسوّدة لآل تيمية ، 1/00.00 ، شرح الكوكب المنسير ، 1/00.00 ، البحر المحيط ، للزركشي ، 1/00.00 ، التقرير والتحبير ، 1/00.00 . 1/00.00 .

<sup>(</sup>۱) نقل الأزهري عن الأصمعي أنّ الجُمهور أيضاً هي الرّملة المشرفة على ما حولها ، وجمْهَرَ التراب إذا جمع بعضه فوق بعض ، وجمْهرتُ القوم إذا جمعتهم ، وقال ابن فارس : إنها مجموعة من كلمتين ( حَمَرَ ) و ( حَهَرَ ) الأولى تدلّ على الاحتماع ، والثانية تدلّ على العلوّ ، فالجمهور : شيٌّ متجمّعٌ عال .

أنظر: تهذيب اللغة ، للأزهري ، ١٢/٦ ٥-٥١٣ ، معجم مقاييس اللغة ، لابن فارس ، انظر: المصيب اللغة ، لابن فارس ، ١٠٧ .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٦٣ ) من سورة النَّــور .

[ ب ] وقال الله تعالى :﴿ وَمَا كَانَ لمؤْمِنِ وَلاَ مُؤَمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لهُمُ الخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِم ﴾(١) ففي نفي التخييرِ بيـــانُ أنّ موجِبَ الأمر الإلزام .

[ ح ] ولأنّ الأمرَ لطلبِ المأمـــورِ به من المكلّف ، وذلك يرجِّع جانب الوجود ضرورةً ، وذلك قد يكون بالإيجابِ وقد يكون بالنّدب ، والأصْلُ في كلِّ ثابتٍ كمالُه ؛ لأنّ الناقصَ ثابتٌ من وجهٍ دون وجه ، كالرّقبة المئوفة (٢) فيثبتُ الإيجاب ، إذْ لا قصُورَ في الصّيغةِ ولا في ولايةِ المتكلِّم .

- ولأنّ الاصطيادَ شُرعَ لحقّ العبد \_ وهو نفعُه \_ ، وما شُرعَ لحقّ العبد للا يصلحُ أنْ يكون واجباً عليه ، وإلاّ يلزم عود الأمر على موضوعه بالنّقض .
  - ولأن الإجماع انعقد على عدم وجوب الاصطياد ، فلا يجب .
- ولأنّ الإباحةَ إنما استفيدت بقوله تعالى: ﴿ قُلْ أُحِلَّ لَكُم الطَّيِّبات ﴾ (١) لا بصيغةِ الأمر مقصوداً (١٠) .

<sup>(</sup>١) الآية ( ٣٦ ) من سورة الأحزاب .

<sup>(</sup>٢) أي كالرّقبة التي أصابتها عاهة ، والآفَةُ العاهة ، تقول : طعامٌ مئوف ، أو رقبةٌ مئوفة . أنظر : تهذيب اللّغة ، للأزهري ، ٥٨٨/١٥ .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٢ ) من سورة المائدة .

 <sup>(</sup>٤) الآية (٤) من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٥) أنظر: الفوائد، لحميد الدِّين الضّرير (١٩ ـ أ) .

## [ الأمر بعد الحظر ]

#### [ والأمر بعد الحظر وقبله ســواء ] .

قوله: { والأمر بعد الحظر وقبله سواء } إذا ثبت أنّ موجَبَ الأمرِ الوجوبُ عند علمائنا ، لم يتفسساوتُ الأمرُ بين أنْ يكون ورودُه قبْلَ الحظرِ أو بعده ، أو لاهذا ولا ذاك ، فهو للإلزامِ إلاّ إذا قامَ الدّليلُ على أنّ المرادَ به غير الإلزام .

وقال بعض أصحاب الشافعي \_ رحمه الله \_ : إذا ورَدَ الأمرُ بعد الحظر كان للإباحة ؛ لأنّ الأمرَ في هذه الصّورةِ رفْعٌ للحرمة الثابتة ، فكأنّ المتكلّم عن هذا الفعْلَ فالآن أذِنْتُ لكَ فيه ورفعتُ تلك الحرمة (١) [ ع ٥/ج ] .

<sup>(</sup>١) نقل الزركشي في هذه المسألة ستة مذاهب ، وما ذكره المؤلِّف اثنان منها .

أنظر تفاصيل المذاهب وأدلّتها في: أصول البزدوي مع الكشف ، 1/1-171 ، أصول السرخسي ، 1/9 ، أصول اللاّمشي ، ص ، 97 ، بذل النّظر ، للأسمندي ، ص 97-77 ، الميزان ، ص 11-111 ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، 1/9 ، المعتمد ، للبصري ، الميزان ، ص 1/9 ، المعتمد ، للبصري ، 1/9 ، 1/9 ، إحكام الفصول ، للباجي ، ص 1/9 ، بيان المختصر ، للأصفهاني ، 1/9 ، 1/9 ، 1/9 ، 1/9 ، 1/9 ، أسرح اللّمع ، شرح تنقيح الفصول ، للقرافي ، ص 1/9 ، البرهان ، للجويني ، 1/9 ، 1/9 ، أسرح اللّمع ، للشيرازي ، 1/9 ، المستصفى ، للغزالي ، 1/9 ، الوصول إلى الأصول ، لابن برهان ، 1/9 ، 1/9 ، المحصول ، 1/9 ، المحدة ، الإحكام ، للآمدي ، 1/9 ، العدة ، 1/9 ، المحدة ، المحدد المحدد ، المحدد المحدد المحدد ، المحدد ،

واستدلوا على ذلك بقـــوله تعالى :﴿ وإذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾(١) فإنــه وَرَد بعد قوله تعالى :﴿ لا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وأَنْتُم حُرُم ﴾(٢) .

ولكنا نقول: إباحةُ الاصطيادِ للحكال إنما عُرفت بالمعاني التي ذكرناها آنفاً (۲)، لا بورود الأمْرِ بعد الحظْر، وكذلك في نظ الره مثل قوله تعالى: ﴿ وابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ الله ﴿ (١) بعد قوله : ﴿ وذَرُوا البَيْع ﴾ (١) عُرفت الإباحة بقوله تعالى : ﴿ وأحَلَّ الله البَيْع ﴾ (١) وبتلك المعاني لا بصيغة الأمر ، ألا ترى أنّ الأمر بقتْلِ المرتدِّ وقاطع الطّريق ، وبرجْمِ الزّاني المحصن للإيجاب مع أنّ ذلك الأمر إنما ورد بعد الحظْر بقتْلِهم بعد تغيَّر صِفتِهم ، كتغيَّر صِفة الحِلّ ذلك الأمر إنما ورد بعد الحظر بقتْلهم بعد تغيَّر صِفتِهم ، كتغيَّر صِفة الحِلّ بعد الطّهارة عنهما للإيجاب ، وإنْ كانتا منهيّتين في تينك الحالتين ، وهذا لأنّ بعد الطّهارة عنهما للإيجاب ، وإنْ كانتا منهيّتين في تينك الحالتين ، وهذا لأنّ الدّليل الذي ذكرنا في اقتضاء الأمْر للإيجاب لايفصل بين أنْ يكون ورودُ الأمْرِ الإيجاب لايفصل بين أنْ يكون ورودُ الأمْرِ في التّبين ، وهو الإيجاب .

وأمّا ماذكروا: أنّه في هذه الصّورةِ يستدعي رفْعَ الحرمةِ وإزالةَ الحظر ، قلن الله الخطر مقصوداً ، وإنما هي لطلب الفعل ، وإزالةُ الحظرِ من ضرورة هذا الطّلب ، فإنما يعملُ مطلقُ اللّه ظِ فيما هو موضوعٌ له حقيقةً .

<sup>(</sup>١) الآية (٢) من سورة المائدة

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٩٥ ) من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٣) ص (٤٨٢) .

<sup>(</sup>١) الآية (٩) من سورة الجُمُعة .

<sup>(°)</sup> الآية (١٠) من سورة الجُمُعة .

<sup>(</sup>٦) الآية ( ٢٧٥ ) من سورة البقرة .

## [ ولالةُ الأمر على التّكرار ]

[ ولا موجب له في التكرار ولا يحتمله ؛ لأن لفظة " الأمر " صيغة اختصرت لمعناها من طلب الفعل ، لكن لفظ " الفعل " فرد فلا يحتمل العدد ، ولهذا قلنا في قول الرجل لامرأته : طلقي نفسك ، إنه يقع على الواحدة ولا تعمل نية الثنتين فيه ، إلا أن تكون المرأة أمّة ، لأن ذلك جنس طلاقها ، فصار من طريق الجنس واحدا ] .

قوله: { ولا موجب له في التكرار ولا يحتمله } لا عند عدم التعليق بالشّرطِ والتّخصيصِ بالوصفِ ولا معهما ، خلافاً للبعض فإنهم قالوا: يتكرّرُ موجبُ الأمْرِ بتكرارِ الوصفِ والشّرطِ إذا كان مقيّداً بهما ، وقال الشّافعي - رحمه الله - [٥٠/د]: لا يوجب ذلك ولكن يحتمله(١).

<sup>(</sup>١) دمج السغناقي ـ رحمه الله ـ هنا مسألتين في مسألةٍ واحدةٍ .

الأولى: الأمر المطلق هل يقتضي التكرار ؟

والثانية : الأمر المعلَّق بشرطٍ أو صفةٍ هل يتكرَّر بتكرَّر الشَّرطِ أو الصَّفة ؟

ولعلّ الذي حَدَا به إلى ذلك أنّ الحنفية ممن يقولون بـأنّ الأمر في الحالين سواء ، فهو لا يقتضي التكرار ســواء أكان مجرداً عن القرائن أو تعلّق بشرطٍ أو صفـةٍ ، فجعلهما من قبيلٍ واحد ، وفي المسألتين عدّة مذاهب .

أنظر تفاصيل المذاهب وأدلَّتها في:

أصول الجصّاص ،  $1/77/1_1 = 1.00$  ، التقويم ( 1.7 - v ) ( 1.5 - v ) ، أصول الشاشي ، ص 1.5 - v أصول البزدوي ،  $1/77/1_1 = 1.00$  ، أصول السرخسي ،  $1/7.7_1 = 1.00$  ، النظر ، للأسمندي ، ص 1/2.00 ، الميزان ، ص 1/2.00 ، أصول اللآمشي ، ص 1/2.00 ، المعتمد ، لأبي الحسين البصري ، 1/2.00 ، إحكام الفصول ، للباجي ، ص 1/2.00 ، شرح تنقيح الفصول ، للقرر في ، ص 1/2.00 ،

واستدلّوا بقوله تعالى :﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّـلاةِ فَاغْسِلُوا وَجُوهَكُم ﴾ إلى قوله :﴿ فَتَيمَّمُوا ﴾ (١) ، وكذلك سائر العباداتِ التي أمَرَ الشّرعُ بها مقيّداً بوصف ، أنّ بوقتٍ أو زمان (٢) ، وبالعقوبات التي أمَرَ الشّرعُ بإقامتها مقيّداً بوصف ، أنّ ذلك يتكرّرُ بتكرّرُ ما قُيِّد به (٢) .

ونحن نقول: إنّ تكرُّرَها ليس بصيغةِ مطْلقِ الأَمْرِنَ، ولا بتكرُّرِ الشَّرط بلُ بتجدُّدِ السّببِ الذي جعله الشّرعُ (سبباً) (٥) موجباً له، فصار كأنّ الأَمْرَ تكرَّرَ عند تكرُّرِ الأسبابِ نصّاً، فإنّ قوله تعالى :﴿ أَقِمِ الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْس ﴾ (١) أمرٌ بالأداء وبيانٌ للسّببِ الموجبِ \_ وهو دُلُوكُ الشّمس \_ ، فقد جعَلَ الشّرعُ ذلك الوقتَ سبباً موجباً للصّلاة، إظهاراً لفضيلة (ذلك) (٧)

<sup>=</sup> بيان المختصر ، ۲/۱۳-٤٠ ، شرح اللّمع ، للشيرازي ، ۱/۹ ۲۱-۲۳۱ ، البرهان ، للجويني ، ۱/۲۲۱-۲۳۱ ، المستصفى ، للغزالي ، ۲/۲-۷ ، الوصول إلى الأصول ، لابن برهان المحويني ، ۱٤۱۱ - ۱٤۱ ، المحصول ، ۱۲/۲۱ - ۱۸۹ ، الإحكام ، للآمدي ۲/۲۲-۳۰ ، الإبهاج ، لابن السبكي ، ۲/۸۱-۸۵ ، العدّة ، لأبي يعلى ، ۱/۲۲۲ ، ۲۷۰ ، التمهيد ، للكلوذاني ، السبكي ، ۲/۸۱ ، ۲۰۲ ، روضة الناظر مع نزهة الخاطر ، ۲۸/۲ ، المستودة ، ص ۲۰ ، شرح الكوكب المنير ، 7/8-20 ، تخريج الفروع على الأصول ، للزنجاني ، ص ۷۰ ، البحر المحيط الكوكب المنير ، 7/8-20 ، تخريج الفروع على الأصول ، للزنجاني ، ص ۷۰ ، البحر المحيط 7/8-۳۵ ، التقرير والتحبير ، 7/11/1-11 ، ارشاد الفحول ، ص ۹۷ - ۹۹ .

<sup>(</sup>١) الآية (٦) من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٢) في (ب) و (ج) و (د): أو مال.

<sup>(</sup>٣) أنظر: المصادر السّابقة .

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : ليس بصيغة الأمر مطلقاً .

<sup>(</sup>٥) ساقطة من (أ)

<sup>(</sup>٦) الآية ( ٧٨ ) من سورة الإسراء .

<sup>(</sup>٧) ساقطة من ( د ) .

الوقت ، كقول القائل: أدِّ الثَّمنَ للشِّراء ، والنَّفقةَ للنِّكاح ، يُفهم منه الأمْرُ الوقت ، كقول القائل: أدِّ الثَّمنَ للشِّراء ، والنِّفقةَ للنِّكاب"(١) بالأداء ، والإشارةُ إلى السبب ، ودليلنا في ذلك : ماذكر في "الكتاب"(١) ثمّ الفرق بين الموجب والمحتمل :

أنّ موحَبَ اللّفظِ ما يرادُ بـ اللّفظِ من غير قرينة ، ومحتمَلَ اللّفظِ ما لايرادُ إلاّ بقرينةٍ زائدة ، كقولك : جاءني زيدٌ ، موجَبه : مجئُ زيد ، ومحتمله مجئُ خبره وكتابه ، وذلك لايرادُ إلاّ بدليلٍ زائد ٢٠) .

قوله: { اختصرت لمعناها } فإنّ معنى طلّق ي: إفعلي فِعْلَ التّطليق أو تطليقاً ، وهما اسمان فردان ليسا بصيغتي جمْعٍ ولا عددٍ ، وبين العددِ والفرْدِ تنافٍ وتضادّر، ، فلما كان العددُ ضدّاً [٩٥/أ] للفرْد ، كان الفرْدُ ضدّاً للعددِ لا محالة ، لأنّ المضادّة إنما تكون من الجانبين ، ثمّ لا يكون لفظ العددِ محتملاً للفرد ، فلا يكون لفظ الفرْدِ أيضاً محتملاً للعدد .

قوله: { إنه يقع على المرة الواحدة } لأنّها فردٌ حقيقةً وحكماً ، واللّفظُ فردٌ ، فيصْرَفُ إليه عند الإطلاق ، وأما صحّة نيّة الثّلاث ؛ فلأنّ

كشف الأسرار ، ١٢٥/١ .

<sup>(</sup>١) أي في هذا "المختصر" . أنظر ص ( ٤٨٥) .

<sup>(</sup>۲) أنظر: الفوائد، لحميد الدِّين الضّرير ( ۱۹ ـ ب ) ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ۱۲۲/۱ (۲) لأنّ الفرد ما لاتركّب فيه ، والعدد ماتركّب من الأفراد ، والـتركيب وعدمه متنافيان ، فكما لايحتمل العـدد معنى الفرد مع أنّ الفرد موجودٌ في العدد ، فكذلك لايحتمل الفرد معنى العدد مع أنه ليس بموجودٍ فيه أصلاً ، فثبــت أنه لا دلالة لهذا اللفظ \_ وهو طلّقي \_ على عددٍ من الأفعال ، كالضرب لايدلّ على خمس ضربات أو عشـر ضربات ، ولا يحتمل ذلك ، بل دلالته على مطلق الضرب الذي هو معنى واحد . كذا قاله الشيخ عبدالعزيز البخاري .

الثّلاث كلُّ جنسِ الطّلاق ، وكلُّ الجنسِ باعتبار أنّه جنسٌ من الأجناسِ واحدٌ حتى يقال : إنّ النّكاحَ والطّلاق والعِتاق من التصرفات الشرعية ، فكلُّ جنسٍ من هذه الأجناسِ يشتملُ أفراداً كثيرة بالوقوع ، فتنتهي المنكوحات بأربع ، والطّلاق بثلاث(۱) ، والعِتاق بما يملك ، فلما كان كلُّ الجنسِ واحداً من هذا الوحه ، احتمله اللّفظ ، فحُمِل عليه عند النيّة به(۲) ، وأما عند الإطلاق فيصرّف إلى الواحدة ؛ لأنها فردٌ حقيقةً وحكماً ، فكان مقدّماً على الفرد حكماً .

<sup>(</sup>١) الثابت في جميع النسخ إنما قوله: والطّلاقُ بثلاثة ، فحذفت " التاء " من آخِر الكلمة ؛ لتصحيحها .

<sup>(</sup>۲) كلفظ "إنسان" أسمُ جنْسٍ موضوعٌ للذّات المحصوصة ، فإذا ما أُطلق فإنّه يقعُ على الواحد ، ولو أُريد به جنْسُ الإنســـان لتعيّن الكلّ ، ولكن لايراد به عدداً معيناً من أفراده ، فالأقلّ منه ( الواحد ) فردٌ حقيقةً وحكماً ، والكلّ منه فردٌ حكماً لا حقيقةً ، وما بين الأقلل والكلّ فهو عددٌ محسضٌ ليس بفردٍ لاحقيقةً ولاحكماً ، ولا صورةً ولا معنى ، يقول ابن أمير الحاج : { فالحاصل أنّ الفرد الحقيقي موجَبه ، والفرد الاعتباري محتمله ، والعدد لاموجَبه ولا محتمله ، والأصل أنّ موجَب اللفظ يثبت باللفظ ولا يفتقر إلى النيّة ، ومحتمل اللفظ لا يثبت إلا إذا نوى ، وما لا يحتمله لا يثبت وإن نوى } .

وهنا في هذا المثال: الطلاق اسم حنسٍ أقلّه واحدةً وأكثره ثلاث ، فإذا ما أطلق اللفظ من غير تقييدٍ انصرف إلى الواحدة ، وإذا ما عُيَّن الكلّ تعيّن ، فلو نوى الثلاث حُمل اللفظ عليه لا باعتبار أنه تحديدٌ للعدد ، ولكن باعتبار أنه كلّ حنس الطلاق ، ولكن لو نوى اثنتين لم تعمل نيّته .

أنظر : أصول البزدوي ، ١/٥/١-١٢٨ ، أصول السرخسي ، ٢/٣٢-٢٤ ، التقرير والتحبير ، ٣١٥/١ .

وعن هـ ذا قلنا: إذا حلف لا يشرب (١) الماء ، أو لا يـ تزوّج النساء ، أو لا يستزوّج النساء ، أو لا يشتري العبيد أو الثياب ، ينصرف اللفظ إلى الأدنى من المسمّى (وهو الواحد)(٢) ؛ لأنّه فردٌ حقيقةً وحكماً ، ولو نَوَى جميعَ مياهِ العالم ، أو جميع نساء العالم ، صحّت نيّته ؛ لأنّه فردٌ حكماً ، باعتبار أنّه جنس واحـد بالنسبة إلى سائر الأجناس ، فأمّا إذا نَوَى قدراً من الأقدار المتحلّلة بين الفرد الحقيقي والحكمي فلا يصحّ ؛ لأنّه عددٌ محضّ فلا يحتملُه اللفظ .

ثمّ إنما عين هذه الصّورةَ للنظير \_ أعني قوله : طلِّقي نفسك \_ ؛ لأنّ المذاهبَ الثلاثة تتوارَدُ فيه (٣) ، فإنّ منْ قال لامرأته : طلِّقي نفسك ، أو قال

فثبت أنّ هذه الصورة ليست مبنيّةً على الأصل الذي ذكروا يقول ابن الهمام : { لا يخفى أنّ المتنوِّع تعداد الأفراد ، وليس التكرار ولا ملزومه للتعدّد ، والفعل واحدٌ في التطليق ثنتين وثلاثاً فهو لازمٌ للتكرار أعمّ ، فلا يلزم من ثبوت التعدّد ثبوته ، ولا من انتفاء التكرار انتفاؤه } أنظر : العدّة ، لأبي يعلى ، ٢٧٢-٢٧٢١ ، التقرير والتحبير شرح التحرير ، ٢١٤/١ . ٣١٥-٣١٥ .

<sup>(</sup>١) في ( ب ) و ( ج ) و ( د ) : حلف أن لايشرب .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ب).

أما ابن الهمام من الحنفية فلم يرتضِ هذا المثال لوجهة نظرٍ أخرى وهـــي: أنّ الثـابت بقوله: طلّقي نفسك عند من يقول بوقوع الثنتين والثلاث مع النيّة إنما هو تعدّد الأفراد، أي أنّ التعدّد الحاصل في هذا المثال إنما هو في أفراد الطلاق، هل يقع طلقة أو طلقتين أو ثلاثاً ؟ وليـس التعدّد في التطليق ــ الذي هو الفعل ــ الذي يدلّ عليـه الأمر " إفعلْ "، فليس في نتيجة هذا المثال دلالة على تكرار هذا الفعل أو عدمه، فتعدّد أفراد الطلاق أعمّ من التكرار لازمٌ له، حتى لو اتفق الجميع على أنّ هذه الصيغة تدلّ على التكرار إلاّ أنّ الخلاف لايـزال قائماً، هـل يثبت بهذا اللفظ طلقة واحدة أم تصحّ نية الثنتين والثلاث ؟

لأجنبي : طلّق امرأتي ، أنّ ذلك واقعٌ على الشّلاثِ عند منْ يقول موجَبه التكرار(١) ، وعند الشافعي \_ رحمه الله \_ يحتملُ الثّلاث والمثني (٢) ، وعندنا : يقعُ على الواحدة إلاّ أنْ ينوي الكلّ ، كذا في "أصول الفقه" (٣) للإمام فحر الإسلام البزدوي \_ رحمه الله \_ (١) .

<sup>(</sup>١) الحنابلة ممن يرون أنّ الأمر موجبه التكرار ، ولكن اتضح مما سبق أنّ هـذه الصورة ليست مبنيّةً على هذا الأصل ، لذا فالحنابلة يرون أنّه يقع على ما نواه ، وإنْ لم ينُو لم يملـك الوكيـل أو الزوجة إلاّ طلقةً واحدة .

أنظر: الهداية ، للكلوذاني ، ٤/٢ ، المغني ، لابن قدامة ، ٢/١٠ ٣٩٥\_٣٩٥ ، الإنصاف ، للمرداوي ، ٤٤٢٨ ، ٤٤٦ .

<sup>(</sup>٢) أنظر : الروضة ، للنووي ، ٢/٨ .

<sup>(</sup>٣) أصول فخر الإسلام البزدوي ، ١٢٢/١-١٢٣ .

وانظر أيضاً: الهداية ، للمرغيناني ، ٢٤٧/١ .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٠) .

## [ الأمر المطلق عن الوقـــت و دلالته على الفــور ]

[ ثم الأمر المطلق عن الوقت كالأمر بالزكاة وصدقة الفطر والعشر والكفارات وقضاء رمضان والنذر المطلق لايوجب الأداء على الفور على الصحيح من مذهب أصحابنا \_ رحمهم الله \_ ] .

قوله: { ثم الأمر المطلق عن الوقت كالأمر بالزكاة } إلى آخره ، فإنْ قلت : كيف ذكر الأمر بالزكاة من قبيل المطلق [٤٧/ب] عن الوقت وهو مؤقّت مؤقّت مبيّن وقته مقل على المطلق إلا زكاة في مال حتى يحول عليه الحوّل (١) ، وكذلك العُشر قال الله تعالى : ﴿ وء آتُوا حَقّه يَوْمَ حَصَادِه ﴿ وَكَذَلِكُ صَدَقة الفِطْرِ مؤقت وجوبُ أدائها بطلوع الفحرِ من يوم الفِطْر ،

<sup>(</sup>۱) أخوجه ابن هاجة عن عائشة \_ رضي الله عنها \_ في كتاب الزكاة ، باب من استفاد مالاً ، على المراه (۱۷۹۲) ، والبيهقي في "سننه الكبرى" في كتاب الزكاة ، باب لازكاة في مال حتى يحول عليه الحول ، ٩٥/٤ ، وضعف سنده ، والدارقطني عن ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ موقوفاً في كتاب الزكاة ، باب وجوب الزكاة بالحول ، وأخرجه أيضاً موقوفاً ومرفوعاً بأسانيد مختلفة بألفاظ متقاربة ، في سننه ، ٢/ ٩ - ٩٢ ، وأخرجه الإهام هالك في "موطئه" موقوفاً على ابن عمر أيضاً ، كتاب الزكاة ، باب الزكاة في العين من الذهب والورق ، ٢٤٦/١ ، وأخرجه الرمذي موقوفاً ومرفوعاً عن ابن عمر هي كتاب الزكاة ، باب لازكاة على المال المستفاد حتى يحول عليه الحول ، ٣ / ٢٥٦- ٢٢(١٣ - ٢٣٢) ، والمرفوع في سنده عبدالرحمن بن زيد بن أسلم ضعفه أهل الحديث ، أما الموقوف فهو من طريق نافع عن ابن عمر ، قال الترمذي : {وهذا أصح } .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ١٤١ ) من سورة الأنعام .

وكذلك الكفّارات مقدّرةً بشهرين أو ثلاثة أيام ، فما معنى الإطلاق عن الوقت بعد ورود هذه التقييدات بالوقت ؟

قلت: ذِكْرُ الوقتِ فِي الزّكاةِ وأمثالها لبيانِ أوّل وقتِ وجُوبِ الأداء، وفي الكفّارات ذِكْرُ الشّهرينِ أو الثّلاثة أيام لبيانِ قدر الكفّارة في الصّيام، فكان المراد بالمطلق عن الوقت: المرسَلُ عن بيانِ آخِرِ الوقت، بحيث لايلزمه القضاءُ في حال، وإنْ ذُكِر أوّلُ وقتِ الوجوب؛ لأنّ الوجوب حادث، فلابد من وجودِ أوّلِ وجوبِه، فلم يلزم من فوات أوّلِ وقتِ وجوبِهِ القضاءُ وأما المقيّد بالوقت:

فعبارةً عن بيانِ أوّلِ الوقتِ وآخِرهِ ، بحيث يلزمُ عند فواتِ آخرِ الوقتِ القصاءُ ، كوقْتِ الصّلاةِ فإنّها مقيّدةً بالوقت بقوله عَلَيْنَ الله المعتبن الله المعتبد ال

<sup>(</sup>۱) رُوي هذا الحديث في ضمن حديث إمامة جبريل التَّلِيُّةُ لنبيّنا محمد عِلَيْنَ ، قــال الزيلعي : { رواه جماعة من الصحابة منهم ابن عباس وجابر بن عبدا لله وابن مسعود وأبو هريرة وعمرو ابن حزم وأبو سعيد الخدريّ وأنس وابن عمر رَبِيُّةٍ أجمعين } .

وسأقتصر على حديث ابن عباسٍ ضيَّة فقد روي أنه قال : { قال رسول الله عَلَى : ﴿ أُمَّنِ جَبِرِيلِ السَّلِيكِ عند البيت مرّتين ، فصلّى بي الظهر حين زالـت الشـمس وكـانت قـدر الشّراك ، وصلّى بي العصر حين كان ظلّه مثله ، وصلّى بي ـ يعني المغرب ـ حين أفطر الصائم ، وصلّى بي العشـــاء حين غاب الشفق ، وصلّى بي الفجر حين حرُم الطعام والشراب على الصائم ، فلما كان الغد صلّى بي الظهر حين كان ظلّه مثله ، وصلّى بي العصر حين كان ظلّه مثليه ، وصلّى بي العصر حين كان ظلّه مثليه ، وصلّى بي المغرب حين أفطر الصائم ، وصلّى بي العشاء إلى ثلث الليل ،وصلّى بي الفحر فأسفر ، ثمّ التفت إليّ فقال : يا محمد هذا وقت الأنبياء من قبلك والوقت ما بين هذين الوقتين ﴾ .

فيلزمُ عند فوْتِ آخِرِ الوقْتِ القضاء(١) ، وكذلك الصّـوم مبـيَّنُ أوّلُ وقتِه وآخِرُه [٥٥/ج] ولكن لما كان وقتُ الصّومِ معياراً له ، لم يتوقّفْ القضاءُ إلى فوْتِ آخِرِ الوقت ؛ لاستغراق الوقت جميع فعل الأداء .

ثمّ ذُكرَ النّذرَ المطْلقَ وقضاء رمضان منْ أنواع المطْلقِ عن الوقت ، إنّباعاً لـ"التقويم"(٢) و"أصول الفقه"(٢) لشمس الأئمة ـ رحمه الله ـ (١) ، وأمّا فخر الإسلام البزدوي ـ رحمه الله ـ (٠) فذكرهما من أنواع المؤقّتة(١) .

<sup>=</sup> باب ما جاء في المواقيت ، ٢٧٨/١ ( ١٤٩) وقال : {حديث حسن صحيح} والحماكم في "مستدركه" في كتاب الصلاة ، باب أوقات الصلوات الخمس ، ١٩٣/١ ، وصحّحه وتابعه الذّهيي ، وعبد الرزاق في "مصنفه" في كتاب الصلاة ، باب المواقيت ، وصحّحه وتابعه الذّهيي ، والطحاوي في "شرح معاني الآثار" في كتاب الصّيلة ، باب مواقيت الصلاة ، ٢٠٢٨ ) ، والطحاوي في "شرح معاني الآثار" في كتاب الصّيلة ، باب مواقيت الصلاة ، ٢٠٢٨ ) .

<sup>(</sup>١) وعلى هذا يتضحُ الفرْقُ بين الواجبِ المطْلقِ والواجبِ الموسَّع؛ لأنّ الواجبَ الموسَّع هـو الواجبُ الذي لآخِر وقتِه نهايةٌ معلومة ، بحيث إذا خرَجَ ذلك الوقت و لم يـؤدِّ المكلّف مـا عليـه عُـدَّ مفوِّتاً للواجب ، ويلزمُه القضاء .

أنظر أيضاً: البحر المحيط، للزركشي، ٢١٣-٢١٢/١.

<sup>(</sup>٢) حين قال القاضي أبو زيد ـ رحمـه الله ـ ـ : { وأمّـا الـتي ليسـت بمؤقّتة فالكفّـاراتُ وقضاءُ رمضان والزّكاة } ثمّ ذكر بعد ذلك بقليل النّذورَ وقال : { نـصَّ عليه محمّـد ـ رحمـه الله ـ } التقويم ( ٣٥ ـ ب ) ( ٣٦ ـ أ ) .

<sup>(</sup>٣) أنظر: أصول شمس الأئمة السرحسي ، ٢٦/١ .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(°)</sup> سبقت ترجمته في القسم الدراسي ص ( ٧٠ ) .

<sup>(</sup>١) حين قال : { وأما المؤقت الذي جُعل معياراً لاسبباً فمثل الكفارات المؤقتة بأوقاتٍ غير متعينة ، كقضاء رمضان والنّذر المطلق ، والوقت فيها معيارٌ لا سبب } أصول البزدوي ، ٢٤٧/١ .

قوله: { على الصحيح من مذهب علماننا ـ رحمهم الله ـ } هذا احترازً عن قول الكرخي (١) ـ رحمه الله ـ فإنّ عنده على الفوْر (١) ، وكذلك الظاهر من مذهب الشّافعي ـ رحمه الله ـ أنه على الفوْر (١) ، وأمّا عند عامّة علمائنا

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٠) .

 <sup>(</sup>٢) وتابعه أبو بكر الجصاص ، يقول ـ رحمه الله ـ : { كان شيخنا أبو الحسن يحكي ذلك عسن أصحابنا } أصول الجصاص ، ١٠٣/٢ .

وهو مذهب الحنابلة وجمهور المالكيّة والظّاهريّة وبعض الحنفيّة وبعض الشافعيّة ، يقـول ابن حزم : { وهذا هو الذي لا يجوز غيره } ، ونُسـِـــب هذا المذهب إلى أبي حنيفة والشّافعيّ نفسيهما ، وكذلك يحكيه الحنفيّة عن الشافعية والشّافعية عن الحنفيّة .

أنظر: بذل النّظر، للأسمندي، ص ٩٥، إحكام الفصول، للباجي، ص ١٠٢، شرح تنقيح الفصول، للقرافي، ص ١٠٢، ا٢٩١، بيان المختصر، للأصفهاني، ٢/٠٤-٤٢، العضد على الفصول، للقرافي، ص ١٢٨-١٨، شرح اللّمع، ٢٣٤/١، البرهان، للجوييني، ٢٣١/١، الوصول ابن الحاجب، ٢٣١/١، شرح اللّمع، ٢٣٤/١، العدّة، لأبي يعلى، ١/١٨، التمهيد، للكلوذاني، إلى الأصول، لابن بَرْهان، ١/٨١، العدّة، لأبي يعلى، ١/١٨، التمهيد، للكلوذاني، ١/٥١، روضة الناظر مع النّزهة، ٢/٥٨، شرح الكوكب المنير، ٤٨/٣، إحكام الأحكام الأجابن حزم، ٣١٣/٣.

<sup>(</sup>٣) نسَب كثيرٌ من الحنفيّة هذا القوْل إلى الشّافعي ، ونسبه الحنفيّة إلى الشّافعية ، و لم يثبت عن الإمام الشافعي ذلك ، بلْ نسب الشافعية هذا القوْل إلى الحنفيّة .

أنظر: المعتمد، لأبي الحسين البصري، ١١١/١، شرح اللّمع، للشيرازي، ٢٣٤/١، البرهان للحويني، ٢٣١/١، الوصول إلى الأصول، لابن برهان، ١٤٨/١، المحصول، ٢٣١/١، المحام، للآمدي، ٢٠/٢، إحكام الفصول، للباجي، ص١٠٢.

## \_ رحمهم الله \_ أنه على التّراخي(١) .

(١) ومعنى قولهم "على التراخي" أي أنّ الأمر المطلق لا يفيد الفوْرَ ولا يدفعُه ، يقول اللاّمشي { وتفسيره أنّه يجبُ مطلقاً عن الوقت ، وصار خيارُ تعيين الوقت إليه ، وإنما يتضيّق عليه الوجوبُ في زمان يتمكّن من الأداء فيه قبيل الموت ، حتى إنّه لـو مـاتَ و لم يـؤدِّ يـأثم بـرُّكِـه } وكذا نقله السمرقندي في "الميزان" .

وهذا هو المذهبُ الصّحيح عند الحنفيّة والشّافعية ، يقول إمام الحرمين عن نسبة هذا القول إلى الإمام الشّافعي : { هو الأليّق بتفريعاته في الفقه ، وإنْ لم يصرّح به في مجموعاته في الأصول } قال ابن بَرْهان : { لم ينقل عن الشافعي ولا عن أبي حنيفة ـ رضي الله عنهما ـ نصّ في ذلك ، ولكن فروعهم تدلّ على ذلك ، وهذا خطّا في نقل المذاهب ، فإنّ الفروع تُبنى على الأصول ولا تُبنى الأصول على الفروع } وتعقّبه ابن السبكي في "الإبهاج" فقال : { في هذا الكلام نظر ، فإنّ المطّلع على مذهب إمام إذا استقرأ من كلامه في فروع شتّى المصير إلى ما ليس له مأخذ إلاّ القول بأصل من أصوله ، حزم الاعتقاد بأن ذلك الأصل مختاره ، ونسبه إليه ، وهذا صنيع أصحابنا على طبقاتهم يقولون مذهب الشافعي كذا ، وإنما استنبطوا ذلك من قواعده من غير اطّلاع على نصّه ، ومنهم من ينسب إليه القول المخرَّج مع كونه نصَّ على خلافه } .

أما من ذهب إلى أنّه يوجب التّراخي ، أي يجبُ عليه أنْ يؤخّر الفعل المأمور به إلى آخر الوقت فهذا بعيد ، يقول إمام الحرمين في "البرهان" : { من قال إنها على التراخي فلفظُه مدخولٌ فإنّ مقتضاه أنّ الصيغة المطلقة تقتضي التراخي حتى لو فرض الامتثال على البدار لم يعتدّ به ، وليس هذا معتقد أحد } ، ولكن ذهب إلى هذا التفسير بعضُ العلماء كابن أبي هريرة وأبي بكرٍ القفال وابن خيران وأبي على الطبري ، فهو مذهبٌ ثابتٌ منسوبٌ إلى خرق الإجماع .

أنظر : التقويم ( ... - ... ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ... ، أصول السرخسي ، ... ، ... أصول اللآمشي ، ص ... ، الميزان ، للسمرقندي ، ص ... ، بذل السرخسي ، ... ، أصول اللآمشي ، ص ... ، الميزان ، للسموندي ، ص ... ، وص ... ، ... المنظر ، للأسمندي ، ص ... ، ... ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ... ، ... ، ... المعتمد ، للبصري ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ... ، ..

#### وحجّتهم في ذلك:

أنّ قول القائل لغيره: إفعلْ كذا الساعة ، يوجب الائتمار على الفور ، وقوله: إفعلْ بدون قِرَان الساعة مطلقٌ ، وبين المطلق والمقيد مغايرةٌ على سبيل المنافاة ، فلا يجوز أن يكون ما هو حكمُ المطلقِ حكم المقيد ؛ لأنّ في ذلك إلغاءُ صفةِ الإطلاق ، وهو نظير تقييد المحلّ فإنّ من قال لعبده: تصدّق بهذا الدرهم على أوّل فقير يدخل عليك ، يلزمه أن يتصدّق على أوّل من يدخل عليه من الفقراء ، ولو أطلق وقال: تصدّق بهذا الدرهم على الفقير ، لم يلزمه أن يتصدّق به على الفقير ، لم يلزمه أن يتصدّق به على أوّل فقير يدخل عليه ، بل كان له أن يتصدّق به على أيّ فقير شاء لأنّ الأمر مطلق .

فإن قيل: الأمرُ يقتضي إمكانَ الأداء ، ولا إمكانَ لـلأداء إلا بوقت ، وأوّل أوقات إمكان الأداء مرادٌ بالإجماع ، حتى لو أدّى على الفوْر كان ممتثلاً بالأمر ، فلا يبقى ( ما )(١) بعده مراداً ، لأنّ ذلك ثـابتٌ بطريق الاقتضاء ، ولا عموم له .

قلنا : أوّل أوقات إمكان الأداء ليس بمتعيّنٍ إجماعاً ؛ بدليل أنه لو أدّاه في أيّ جزء(٢) عيّنه من أوقات إمكان الأداء كان مؤدياً لا قاضياً ، فكان ممتثلاً ضرورةً بالأمر المقتضي للأداء .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (د).

<sup>(</sup>٢) في ( ج ) : في أوّل جزءِ .

# [ المقيّد بالوقت أنواع ] [ النّوع الأوّل ]

[ نوع جعل الوقت ظرف المؤدى وشرطا للأداء وسببا للوجوب ، وهو وقت الصلاة ، ألا ترى أنه يفضل عن الأداء فكان ظرفا لا معيارا ، والأداء يفوت بفواته فكان شرطا ، والأداء يختلف باختلاف صفة الوقت ويفسد التعجيل قبله فكان سببا] .

قوله: { ظرفا للمؤدى وشرطا لـلأداء } فإنْ قيـل: قولـه { شرطا للأداء } مستَغنىً عنه ؛ لأنه يستفادُ بقوله { ظرفا للمؤدى } لأنّ الظّروفَ كالمحالِّ ، والمحالُّ شروط!

قلنا: قوله { شرط للأداء } تعرّضٌ لجانب الفعل ، وقوله { ظرفا للمؤدى } تعرّضٌ لجانب المفعول ، فكان المؤدّى غير الأداء ضرورةً ، فلا يلزمُ من كوْن الشّئ شرطاً لشئ كونه شرطاً لشئ آخر غيره .

ولأنّ الشّى يكون ظرفاً لشئ ولا يكون شرطاً لوجودِه ،كالوعاءِ ظرفٌ لما فيه [٠٦/أ] لأنّه يوجدُ بدون هذا الظّرفِ المعيّن ، فلا يلزمُ أنْ يكون شرطاً (له)(١).

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) .

قوله: { فكان ظرفا لامعيارا } (١) المعيارُ هنا هو: الوقتُ المبيتُ قدر المنعل ، كالمكيل في المكيلات ، فإنه مبير قدر المكيل ، فكان قوله: { لا معيارا } احترازاً عن وقتِ الصومِ فإنه معيارٌ \_ على ما سيجئ \_ ، ووقت الصدة فلا الصدة لما فضل عن أداء الصلاة [١٥/٤] لم يكن مثبتاً قدر فعل الصلاة ، فلا يكون معياراً ، فإن قدر فعل الصلاة لا يثبتُ بالوقت ، بل بأفعال تنشأ من الفاعل كالقيامِ والركوعِ والسحود ، فلا أثر لقدر الوقتِ في إثباتِ قدرها بوجهٍ ، بل إذا قصر العبد الأفعال بجزءٍ قليلٍ منه يقصر [٥٧/ب] وإذا أطال ركناً مضى الوقتُ قبل أداء ما بقي (١) .

### [ أحكام الظّرف والمعيار ]

ثمّ لكلّ واحدٍ منهما أحكامٌ على ما يقتضيه الظّرف والمعيار ، ومن حكم المعيار :

- \_\_ أَنَّ فرضَه ينفِي سائرَ الصِّيامِ عنه .
  - \_\_ ومنه التأدِّي بنيّة مطلق الصّوم .
- \_ ومنه جواُز الأداءِ بوجودِ النيّةِ في أكثر النهار ، ولا يشترطُ وجودُها في أوّله ، وأحكامٌ أُخَر (٢) .

<sup>(</sup>١) تفسير الظّرف هنا: أن يكون الفعل واقعاً فيه ، ولا يكون مقدّراً به .

وتفسير المعيار : أن يكون الفعل المأمور به واقعاً فيه ومقدّراً به ، فيزداد وينتقص بازديــاد الوقــت وانتقاصه .

أنظر: كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢١٣/١ .

<sup>(</sup>٢) أنظر: أصول السرخسي ، ٣٠/١ .

<sup>(</sup>٣) أنظر بقية هذه الأحكام في : التقويم ( ٣٤ ـ أ ) وما بعدها .

وحكم الظّرف على حلاف هذه الأحكام، فنظير المعيار "أجير الوحْد"(١)، فإنّه لا يصحُ إجارة نفسه من آخر ما لم ينقض الإجارة السّابقة، ونظير الظّرف "الأجير المشترك"، فإنه لو آجر نفسه من رجل ليخيط له هذا الثوب قميصاً بدرهم اليوم، ثمّ آجَر من غيره صحّتا جميعاً ؛ لأنّ العمل استحق عليه في الذّمة، لا اتصال له بالوقت، بخلاف ما إذا آجر نفسه يوماً لعمل ثمّ آجر نفسه من آخر لايصح ؛ لما أنّه أجيرٌ وحدٌ، واستغرق اليوم للإجارة السّابقة.

قوله: { والأداء يختلف باختلاف صفة الوقت } (٢) هذا أمَارة كونه سبباً ؛ لأنّ الوقت متى كان صحيحاً يكون المؤدّى فيه كاملاً ، ومتى كان ناقصاً يكون المؤدّى فيه كاملاً ، ومتى حسب ناقصاً يكون المؤدّى ناقصاً ، لأنّ الحكم نتيجة السبب ، فيثبت على حسب ثبوت السبب ، كالبيع فإنّه متى صحّ يصحُّ المِلكُ الثابتُ به ، ومتى فسَدَ يفسُدُ المِلكُ الثابت به ، فيختلفُ المِلكَان (٢) في الأحكام من لُزوم (١٠) البيع ،

<sup>(</sup>١) أي الأجير الخاصّ ، وربّما يُطلق عليه " أجيرُ الواحد " ، وهو : من يكون العقد وارداً على منافعه ، ولا تصير منافعُه معلومةً إلاّ بذكر المدّة أو بذكر المسافة ، كالمستأجّر شهراً للخدمة مثلاً أو رعي الغنم ، ونحو ذلك .

والأجير المشترك: من يكون عقده وارداً على عملٍ معلــــومٍ ببيان محلَّه ، كالصبّاغ والقصّار ونحوهما .

أنظر : الهداية ، للمرغيناني ، ٢٣٢/٣ ، تبيين الحقائق ، للزيلعي ، ١٣٥/-١٣٤ ، الإختيار ، للموصلي ، ٢/٣٥-٥٤ .

<sup>(</sup>٢) هذا دليل السببيّة الأول ، أي هذَا الدليل الأول لإثبات أنّ الوقت هو سببُ وجوب الصلاة أنظر : أصول السرخسي ، ٣٠/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢١٣/١ .

<sup>(</sup>٣) في (ج): المكان.

<sup>(</sup>٤) في ( ج ): لوازم .

وحِلِّ وطء المشتراة ، وثبوتِ الشّفعةِ وعدمِها ، واعتُبر هذا في الحسّـــيات فإنّ الضّربَ الشّديدَ يوجبُ الألمَ الشّديد ، والضّربَ اليسيرَ يوجبُ الألمَ اليسير .

فإنْ قيل : أثَرُ الوقتِ في نفْسِ الوجُوبِ لافي الأداء ، وهذا لايـدلُّ على كوْن الوقت سبباً ناقصاً !

قلنا: بلى ، إلا أنّه لما خرَجَ بالأداءِ النّاقصِ من العُهدة عُلم أنّ الوجوبَ قد صار ناقصاً بنقصان الوقت .

قوله: { ويفسد التعجيل قبله ، فكان سببا } (١) فإنْ قلت: لم ينهض هذا المعنى لإثبات السببيّة إذْ الشّرطُ شارَكَه فيه ، فإنّ التعجيل كما يفسُدُ قبْلَ السّبب فكذلك يفسُدُ قبْلَ الشّرط ، كالصّلاة قبل الطّهارةِ وغيرها!

قلت: فيه أوْجُــــهٌ .

أحدها: أنّ مثلَ دورانِ الفسادِ ولزومِه في التعجيلِ قبْلَ السّبِ لا يوجدُ في الشّرط، فكم منْ شرْطٍ يَصحُّ الحكمُ قبل وجودِه، كصحّةِ أداءِ الزّكاة قبْلَ حولان الحوْل، وصدقة الفِطْرِ قبْلَ الفِطْر، وحجِّ البيتِ قبْلَ استطاعته بالزّادِ والرّاحلة.

وأمّا لا توحدُ صحّةُ حكمٍ مّا قبل السّبب(٢) إذْ السّببُ بمنزلةِ الموحِدِ للحكمِ باعتبار الإيجابِ بإذْنِ الشّرع ، ولا وحـودَ للموحودِ بـدون الموحِد ، وإلاّ يلزم تعطيلَ الصّانع ، وهو كفرٌ با لله العظيم .

<sup>(</sup>١) هذا الدليل الثاني لإثبات سببية الوقت .

أنظر: أصول السرخسي ، ٣٠/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢١٤/١ .

<sup>(</sup>٢) هكذا في جميع النسخ ، والمعنى هو : بينما لاتوجد صحّة حكم مّا قبل السبب .

والشاني: أنّ هذا الوصْفَ (وهو: { ويفسُد التعجيل قبله } )(١) لتأكيد قوله {يختلف باختلاف صفة الوقت } ، ألا ترى أنّه جعَلَ هذا الوصْفَ ضميماً لما قبله ، وذكر كونه ظرفاً وكونه شرطاً ، بوصْفٍ فـذّ لكلّ واحدٍ منهما(٢) غير مشفوع بآخر .

والثالث: وهو الأوْجه، فإنّه لما امتازَ وقتُ الصّلاة [٥٦/ج] بالوصف الأول عن الشرط، فإنّ المشروط لا يتغيّرُ (بتغيّرُ (بتغيّرُ )(٢) في الشّرط، وامتاز بالوصف الآخر عن الظّرف، فإنّه لو أدّى في أيّ جزءٍ من أجزاء الوقت يكون مؤدياً ولا يتقيّدُ بقبْلٍ وبعْدٍ، ثبتَ له معنى سواهما وهو السببية، كدليلِ التّخصيصِ فإنّه يُشابه النّسخَ والاستثناءَ، فإنهما لا يُعلّلان، ولكن لما فارق كلّ واحدٍ منهما باجتماع وصفيهما المتغايرين فيه، إذْ امتيازُه بهما(١٠)، ثبتَ له شأنٌ خلافَ شأنِهما، وهو التعليه التعليه .

 <sup>(</sup>١) ما بين القوسين ( ) هكذا ساقط من ( أ ) و ( ب ) و ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) في (أ): فدلّ كلُّ واحدٍ منهما .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (ج)

<sup>(؛)</sup> الثابت في جميع النسخ ( إذ امتيازهما بهما ) وهوخطأ ؛ لأنه يتكلّم عن دليل التخصيص ، وأنه امتـــاز باجتماع وصفين متغايرين من صفات النسخ والاستثناء فيـه ، أورثه ذلك ميزة اختص به دونهما وهو التعليـــل .

## [ سببُ العبادات في الواجبات الموسَّعة ]

[ والأصل في هذا النوع: أنه لما جعل الوقت ظرفا للمؤدى وسببا للوجوب لم يستقم أن يكون كل الوقت سببا ؛ لأن ذلك يوجب تأخير الأداء عن وقته ، أو تقديمه على سببه ، فوجب أن يجعل بعضه سببا وهو الجزء الذي يتصل به الأداء ، فإن اتصل الأداء بالجزء الأول كان هو السبب ، وإلا تنتقل السببية إلى الجزء الذي يليه ، لأنه لما وجب نقل السببية عن الجملة ، وليس بعد الجملة جزء مقدر ، فوجب الاقتصار على الأدنى ، ولم يجز تقريره على ما سبق قبيل الأداء ؛ لأن ذلك يؤدي إلى التخطي عن القليل بلا دليل ، ثم كذلك ينتقل إلى أن يتضيق الوقت عند زفر \_ رحمه الله \_ وإلى آخر جزء من أجزاء الوقت عنصدنا ، فتتعين السببية فيه لما يلي الشروع في الأداء ، إذ لم يبق بعده ما يحتمل انتقال السببية إليه ، فيعتبر حاله في الإسلام والبلوغ ، والعقل والجنون ، والحيض والطهر ، والسفر والإقامة عند ذلك الجريزة ] .

( قوله : { لأن ذلك يوجب تأخير الأداء عن وقته } أي لأنّ حعْلَ كلّ الوقتِ سبباً يوجب تأخير الأداء عن وقته ، وذلك لايصح ؛ لأنّه حينئذٍ يكون قضاءً لا أداءً ، ولأنّ الوقت كما هو سببٌ فكذلك هو شرْطٌ أيضاً ، فحينئذٍ يكون الأداءُ عند فواتِ شرْطِ الأداء ، والمشروطُ لايتحقّقُ عند فواتِ الشّرط .

قوله : { أو تقديمه على سببه } لأنّه إما أنْ يُـؤدَّي في الوقت ، أو قبْـلَ الوقت ، أو بعْدَه .

\_\_ فإنْ أُدِّى بعْدَ الوقتِ يكونُ هذا تأخير الأداءِ عن وقته ، فلا يكون أداءً ، بلْ يكون أداءً ، بلْ يكون قضاءً ، ويسقطُ اعتبارُ جانبِ الظّرفية .

- وإنْ أُدِّى في الوقْتِ أو قبْلَ الوقْتِ يكون هذا تقديماً على السبب بعضه أو كلَّه ، فالتقديمُ على كلِّ السبب لايصح ، وذلك ظاهر ؛ لأنّ الحكم لايتقدّمُ على السبب ، وأيضاً يكون فيه إلغاءُ جانب الظرفية .

وكذلك التقديمُ على بعْضِ السّبب ؛ لأنّ بعْضَ السّببِ ليس بسبب ، ك" أنتِ" في " أنتِ طالق" ، فلا يتعلّقُ به شئّ من الحكم ، فكان وجودُه كعدمِه ، فحينئذٍ يكون فيه هذان الفسادان أيضاً .

وإنما نشَا هذان الفسادان باعتبار جعْلِ كلّ الوقتِ سبباً ، وما يؤدّي إلى الفاسدِ فهو فاسد ، فلذلك لم يُجعل كلّ الوقت سبباً )(١) .

قوله : { فإن اتصل الأداء بالجزء الأول كان هو السبب } إعلم أنّ الجزء الأوّل أفاد الوجوب نفسه ، وترتّب عليه صحّة الأداء ، لكن لم يوجِب الجزء الأوّل أفاد الوجوب نفسه ، وترتّب عليه صحّة الأداء ، لكن لم يوجِب الجزء الأوّل أفاد الوجوب نفسه ، وترتّب عليه صحّة الأداء ، لكن لم يوجِب المجزء الأوّل أفاد الوجوب نفسه ، وترتّب عليه صحّة الأداء ، لكن المجرب المجرب

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ( ) هكذا من الصفحة السابقة إلى هنا ساقطٌ من النسخة ( ب ) ، وفي هامش هذه النسخة إشارةٌ على وجود هذا السقط .

الأداءَ في الحال ، وتعيَّنُ وجُوبُ الأداءِ إمّا بالأداء ، أوْ بضيقِ الوقْت(١) ، وعنـــد الشّافعي ــ رحمه الله ـ يجب الأداءُ بنفس دخول الوقت(٢) .

وفائدة الخلاف تظهر في موضع وهو: أنّ امرأةً إذا حاضت بعدما أدركت أوّل الوقت ما يسَعُ فيه فرض الوقت وهي طاهرة ، سقط فرض الوقت عنها عندنا ، وعنده لايسقط بناءً على أنه لايفصل بين نفس الوجوب ووجوب الأداء في الواجبات البدنية (٣) .

<sup>(</sup>۱) أنظر مذهب الحنفيّة في هذه المســــالة : أصول الجصّاص ، ۱۲۱/۲-۱۲۳ ، التقويم (۱) أنظر مذهب الحنفيّة في هذه المســـالة : أصول الجصّاص ، ۱۲۱۸-۲۳۳ ، (۳۱ ـ ب ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ۲۱۹/۱ ، أصول السرخسي ، ۳۱/۳-۳۲ ، الميزان ، للسمرقندي ، ص ۲۱/۲-۲۲ ، بذل النّظر ، للأسمندي ، ص ۲۱۰۶-۱۰ .

<sup>(</sup>٢) أنظر: البحر المحيط، للزركشي، ٢١٦/١-٢١٦ ، وبنى على الخلاف المسألتين اللتين سيذكرهما السِّغناقي .

<sup>(</sup>٣) يقول الزّركشي من الشافعية : { لا فرْق عندنا بين الوجوب ووجوب الأداء ، ولا معنى للوجوب بدون وجوب الأداء ، فإنّ معناه الإتيان بالفعلِ المتناول للأداء والقضاء والإعادة } .

وعلى هذا اتفق الجميع على أنّ امرأةً لو طهرت في آخر الوقت لزمها فرض الصلاة ، ولو أنّ مسافراً أقام في آخر الوقت قبل أن يصلّي لزمه الإتمام ، واختلف وا في امرأة حاضت بعدما أدركت أوّل الوقت ، ورجلٌ سافر في آخر الوقت ، فقالت الحنفية : يسقط عن المرأة فرض الصلاة ، والمسافر يلزمه القصر ، والشافعية بخلاف ذلك .

والعلّة في ذلك عند الحنفية أنّ السبب في وحوب العبادة الموسَّعة هو الجنوء الأوّل من أجزائها ، ولكن لا يجبُ عليه الأداءُ في الحال ، فإنْ اتصلَ الأداءُ بالجزء الأوّل كان هو السبب ، وإلاّ تنتقلُ السببية إلى آخِر الجزء الثاني ثمّ إلى الثالث وهكذا حتى يتصلَ بالأداء أو يتضيّق الوقت عليه ، وعلى ذلك فالمرأة إذا لم تُصلِّ أوّل الوقتِ لا تجبُ عليها الصّلاة ؛ لأنّ السبب لم يتقرّر في حقّها ، فإذا حاضت آخر الوقت لم يكن عليها قضاؤها لأنّه لم يجب عليها أداؤها ، وهكذا المسافى .

ولا وجُّهَ لإنكارِه ( نفْسَ الوجوب )(١) لأنَّ :

[ أ ] نفْسَ الوجُوبِ عبارةٌ عن شَغْلِ الذّمة ، ووجُوبُ الأداءِ عبارةٌ عن وجُوبِ النّمةِ وجُوبِ النّفريغ عن الواحبِ في الذّمةِ عينُ شَغْلِ الواحبِ في الذّمة ، وذلك لأنّ وجوبَ التّفريغ يستدعي (٢) سابقة الشّغل ، فلو كان هو عينُه يلزمُ سبْقَ الشّئ على نفسه .

[ ب ] ولأنّ القوْلَ بكون الشّغلِ عَيْنَ وجوبِ التّفريغِ كالقوْلِ : بـأنّ الوضْعَ عَيْنُ وجُوبِ التّفريغِ كالقوْلِ : بـأنّ الوضْعَ عَيْنُ وجُوبِ الرّفْع ، وهذا محــــال .

[ = ] ولأنّ وجوبَ الأداءِ [٧٦/ب] لطلبِ ما وجَبَ عليه بالسّبب، فالطّلبُ من العاجزِ قبيح، فيستدعي كونه قادراً، ونفْسُ الوجوبِ لما كانت لشغْلِ الذّمة ولا يرادُ بها الفعلُ لايستدعي قدرةً، لأنّ القدرةَ إنما يحتاجُ إليها لتحصيل الفعلِ لا لنفْسِ الوجوب، ألا ترى أنّ المديونَ المعْسِر يجبُ الدَّينُ في ذمّته وإنْ لم يقدِرْ على الأداء، وكذلك ابن يومٍ أهلٌ لنفْسِ الوجوبِ وليس بأهلٍ لوجوب الأداء، فاستحال أنْ يكرون ما يستدعي القُدْرةَ عيْنَ ما لا يستدعيها.

[ ٤] وأيضاً أنّ أصْلَ الوجوبِ شغْلُ الذّمةِ بالواجب، ولا يرادُ به الفعل، والوجوبُ ثبت جبْراً من الله تعالى شاءَ العبْدُ أو أبنى، فإذا لم يكن الفعل مراداً به لا يجبُ الأداءُ حالَ وجودِ نفس الوجوب، حتى إنّ الوجوبَ نفسَه

<sup>= =</sup> أنظر: مختصر اختلاف العلماء ، للجصّاص ، ٢٦٢/١ ، أصول السرحسي ، ١/١ ، الهداية ، للمرغيناني ، ١/١ ، الأمّ ، للشّافعي ، ١/١ ، البحر المحيط ، للزركشي ١٣٣/ ، ١٨٠/١ .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (د) .

<sup>(</sup>٢) في ( ب ): يستدعي إلى .

ثابتً على النّائم والمغمى عليه والجنون ، ولا يجبُ الأداءُ عليهم بالإجماع ، إذْ لو وجبَ لافتقر إلى القدرةِ التي يفتقرُ إليها الفعل ، ولا قُدرةَ لهؤلاء ولا فَهم ، ولزومُ الأداءِ بدون الخطاب لايجوز [٢٥/د] وخطابُ منْ لايفهمُ قبيح ، فثبت أنّ أصْلَ الوجوبِ لا يوجب الأداء (١) .

قوله : { تنتقل السببية إلى الجزء الذي يليه } أي يلي الجزء الأوّل(٢) ، ثمّ الدّليلُ على نقْل السببيّة(٢) :

أنّه إذا لم يتصلُ الأداءُ بالجزءِ الذي (١) يتعيّن للسّبية كان تفويتاً ، كما إذا ( لم )(١) يتصلُ بالجزءِ الأخيرِ من الوقتِ يكون تفويتاً ، ولا وحْه لجعْله مفوّتاً مادام الوقتُ باقياً ، لأنّ الشّارعَ حيّره في الأداء ، فعرفنا أنّ في المعنى تخييرٌ له في نقْلِ السّبية من جزءٍ إلى جزء .

<sup>(</sup>۱) يقول الشيخ عبدالعزيز البخاري: { فحصل من هذا كله أشياء ثلاثة: نفس الوجوب، ووجوب الأداء ، ووجود الفعل ، فنفس الوجوب بالسبب ، ووجوب الأداء بالخطاب ، ووجود الفعل ، فنفس الفعل من العبد بعد توجّه الخطاب لعدم إرادة الله تعالى إيّاه لا يكون حجة للعبد ؛ لأنّ ذلك غيب عنه ، فكان العبد ملزماً ومحجوجاً عليه بعد توجّه الخطاب عليه } كشف الأسرار ، ٢١٧-٢١٦/١ .

وانظر أيضاً : أصول السرخسي ، ٣٣/١ ، شرح المنتخب ، للنسفي ، ١٣/١ ٤-١٤ .

<sup>(</sup>٢) أي في حالة عدم الأداء في الجزء الأوّل .

<sup>(</sup>٣) أنظر: أصول السرحسى ، ٣٣/١ ، كشف الأسرار ، للبحاري ، ٢٢٤/١ .

<sup>(</sup>١) في (ب): بالجزء الأول.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من (أ) .

ولا يقــــال : إنّ فيه تصرفاً في المشروعات وليس ذلك إلى العبّد !

لأنّا نقول: لمّا كان ذلك بتحيير الشّرعِ فلم يكن منْ تلقَاءِ نفْسِ العبـد كان ذلك مضافاً إلى الشّرع، كما تثبتُ له ولايةُ الإيجابِ فيما كان مشـروعاً غيرَ واجبٍ بنذْره(١).

قوله : { لما وجب نقل السببية عن الجملة } (٢) أي عن جعْل كلّ الوقت سبباً لورود أحد الفســــادين :

[ الأُوّل ] إمّا تقدّمُ المسبَّبِ على السّبب إنْ أُدِّي في الوقت رعاية لجانب الظّرفيـــة .

[ الثاني ] وإمّا تأخُّرُ المؤدّى عن وقته إنْ لم يؤدَّ في الوقت رعاية لجانب السيبيّة .

ولا وحْهَ لكل واحدٍ منهما أصلاً ، فلم يكن بدُّ منْ هذه الضّــرورة ـ أنْ يُجعلَ بعض الوقْتِ سبباً ـ ولكن ليس بين الكلِّ والبعْضِ مقدارٌ معلومٌ اعتبره الشارع نحو الرُّبعُ والعُشرُ ونحوهما ، فوجب الاقتصارُ على الأدنى(٢)

<sup>(</sup>١) أي يصبح المشروع غيرَ الوجبِ واحباً بالنَّذر .

<sup>(</sup>٢) أي عن جملة الوقت أو مطلق الوقت ، لأنّ في الإطلاق يدخل الكلّ والبعض ، فيلزم منه أن يصلح جعل كلّ الوقت سبباً من حيث هو مطلق الوقت ، وسيبيّن صاحب الكتاب ـ رحمه الله ـ أنّ ذلك لايجوز لورود أحد الفسادين .

<sup>(</sup>٣) أنظر : أصول البزدوي مع الكشف ، ٢١٤/١ ، أصول السرخسي ، ٣٠/١ ... كشف الأسرار ، للنسفي ، ١١٨/١ .

فلما ثبت هذا نقول: الجزءُ الذي يلي الشّروع أوْلى لتعيَّن السببيّة فيـه من غــــــيره:

- [ أ ] لأنّه أقربُ إلى المقصود .
- [ ب ] ولأنّ الأصل اتّصالُ المسبّب بالسّبب.
- [ = ] ولأنّ جعْلَ الشّئ سبباً شرعاً لنوع عبادةٍ دليلُ شرَفِ ذلك الشّئ كشهْرِ رمضان والبيت ، والأوْلى من أجزاءِ الوقتِ لاستحقاقِ الفضيلةِ الجزءُ المتّصلُ بالعبادةِ المقصـــودة .
- [ ٤] ولأنّ النّقلَ من الكلِّ إلى الجزءِ ليقـــعَ الأداءُ في وقتِه عقيبَ سببهِ وذلك (١) هو الجزءُ الذي يلي الشّــروع .
- [ ه ] ولأنّ الجزءَ الذي [ ٧٥/ج ] يتّصلُ به الأداءُ موجودٌ لايزاحمه شئ ، وما قبله معدومٌ وكذلك مابعده ، والموجودُ أوْلي للسببيّة من المعدوم .
- [ و] ولأنّ ذلك الجزء المتصلّ بالأداء لما كان صالحاً للسببيّة ، ومع ذلك الغاؤه عن السببيّة وجعلْ ماقبله سبباً مما لايرتضيه العقل ، وهو معنى قوله : {لأن ذلك يؤدي إلى التخطي عن القليل بلا دليل }(٢) وهلْ هذا إلاّ كمنْ شرعَ في الصّلاةِ ثمّ سبَقَه الحَدَث ، فانصرف ليتوضأ فاستقبله نهرٌ ووراءه نهر آخر أبعد منه ، فترْكُ الأقرب مع صلاحيته للتوضّئ منه والذّهاب إلى الأبعد ، مفسدٌ للصّلاة ؛ لاشتغاله بما لايعنيه.

<sup>(</sup>١) أي الوقت .

<sup>(</sup>٢) احترازٌ عن جعل كلّ الوقت سبباً فيما لو تأخّر الأداء عن الوقت ، فإنه وإنْ كان تخطياً عن القليل ، لكنه بالدّليل .

أنظر: كشف الأسرار، للبخاري، ٢٢٥/١

ثم فائدة هذه ( الأصول )١١) وهي :

[ ١ ] نقْلُ السببيّة من جزءِ إلى جزء .

[ ٣ ] وفصْلُ وجوبُ الأداءِ عن نفْسِ الوجوبِ من أوّلِ الوقتِ إلى آخِرِ جزءٍ من الوقت .

[ ٣ ] وتعيينُ وجوبُ الأداءِ في آخِرِ الوقت .

لترتيب تلك الأحكام التي تُذكر بعد هذا ، وذلك قوله : { فيعتبر حالمه في الإسلام والبلوغ } إلى آخــر قوله : { ولم يجز تقريره } بـ"راءين" مـن القَـرار ، أي تقرير السببيّة على تأويل كونه سبباً .

قوله: { إلى أن يتضيق الوقت [ ٢٦٠/ أ ] عند زفر (٢) \_ رحمه الله \_ } قال زُفر \_ رحمه الله \_ : إذا تضيّق ( الوقت )(٢) على وجهٍ لايفضُل عن الأداء تتعيّن السببيّةُ في ذلك الجزء ، ألا تــــرى أنّه ينقطعُ حياره ، ولا يسَعُه

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٢) هو زُفر بن الهذيل بن قيس من بني العنبر ، يكنى أبا الهذيل ، وُلد سنة ١١٠ هـ ، صاحب الإمام أبي حنيفة ، كان يفضّله ويقول : هو أقيس أصحابي ، كان فقيها حافظاً ، وثقة مأموناً ، وكان قد سمع الحديث أولاً فنزلت به مسألةً فأعيته ، ثمّ انتقل إلى أبي حنيفة فغلب عليه الرّأي ، وكان أحد العشرة الأكابر الذين دوّنوا الكتب مع أبي حنيفة ، تولّى قضاء البصرة ، وتوفّي بها سنة ١٥٨ هـ .

أنظر ترجمته في : طبقات ابن سعد ، ٣٨٨-٣٨٧ ، أخبار أبي حنيفة وأصحابه ، للصّيمري ، ص ٣٠١-١٠٨ ، سير أعلام النبلاء ، ٣٨٨-٤١ ، الجواهر المضيئة ، ٢٠٧/٢-٢٠٩ (٩٩٦) ، تاج التراجم ، ص ٢٨(٧٨) .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( د ) .

التأخيرُ بعد ذلك ، فعلى قوله ، لايتغيّرُ بعــد [٧٧/ب] ذلك بمــا يعــرّضُ مـن العوارض من سفّرِ أو حيْض .

ولكنّا نقول : إنما لايسَعُه التأخيرُ لكيلا يفوتَ شـــرْطُ الأداءِ وهو الوقت \_ ، لا لأنّ ما بعدَه منْ أجزاءِ الوقتِ لايصلحُ لانتقالِ السببيّةِ إليه ، بـلْ هو صاحُ عنــدنا حتى تنتقلَ السببيّةُ إلى الجزءِ الأخيرِ من الوقتِ إذا لم يـؤدّ ، فيتغيّر بعارضٍ حتى لو سافرَ في الجزءِ الأخيرِ من الوقتِ يتغيّرُ من الأربع إلى الركعتين ، ولو حاضت المرأةُ أو صارت نُفَسَاء يتغيّرُ من اللّزومِ إلى السّقوط .

قوله: { فتتعين السببية فيه لما يلي الشروع في الأداء } يعني: تتعيّنُ السببيةُ للجزءِ الأخيرِ (۱) لو شرَعَ في الأداء ، وإنما قيّده به { الشروع } ليتأتّى فيه تفريعُ طُلوعُ الشّمسِ في الفجر وغروبها في العصر ، وإلاّ انتقالُ السّببية (۲) إلى الجزءِ الأخيرِ وتعيّنُه للسببية لايفتقرُ إلى الشّروع ، حتى ظهرت (۳) سببيّتُه في حقّ المكلّف بحسب أحوالِه من الإسلامِ والبلوغِ إلى آخره ، وإنْ لم يشرعُ في الصّلاةِ في الجزء الأخير ؛ لأنّه ليس ما بعده ما يحتملُ انتقالَ السببيّة إليه ، بخلاف ما قبله ، فإنّ الشّروع في الصّلاةِ يُعينُ السببيّةَ للجزءِ المتّصلِ بالشّسروع .

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : إلى الجزء الأخير .

<sup>(</sup>٢) في (د): السبب.

<sup>(</sup>٣) في ( ب ) : حتى لو ظهرت . ويظهر أنّ كلمة ( لو ) زائدة .

ثمّ إنما تنتقلُ السببيّةُ إلى الجزءِ الأخيرِ وإنْ لزم عليه الأداء وانقطع خياره بضيق الوقت بقدْرِ وقتٍ يَسَعُ فيه فرضَ الوقتِ لا غير ؛ لصلاحيّة كلّ جزءٍ (١) من أجزاء هذا الوقت ـ أعني وقت التضييق ـ للســبيّة .

وأمّا لزومُ الأداءِ وانقطاعُ خيار التأخير ؛ فللمعنى الذي ذكرنا وهو : أنْ يتمكّن من الأداءِ فيما هو ظرفٌ للأداء \_ وهو الوقت \_ ، وهذا التمكّن يفوت بالتأخير بعده .

قوله: { فيعتبر حاله في الإسلام والبلوغ } يعني إذا أسلم الكافر وأدْرك الصبيُّ عند ذلك الجزء، تلزمُه الصّلاة، وإذا طهرت من الحيض وأيامها عشرة تلزمُها الصّلاة، ولو كانت حائضاً لايلزمُها القضاء، وإذا كان مسافراً عند ذلك الجزء تلزمه صلاة السّفر(٢)، وعلى هذا البواقــــي(٢).

<sup>(</sup>١) في (د): يصاحبه بكلّ جزء.

<sup>(</sup>٢) أنظر: أصول السرخسي ، ٣٤/١ ، كشف الأسرار شـرح المنـار ، للنسـفي ، ١٢٠/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٢٦/١ .

<sup>(</sup>٣) يقصد ما ذكره صاحب المتن ــ الأخسيكتي رحمه الله ــ عندمـا قــــــال : { فيعتبر حالـه في الإسلام والبلوغ والعقل والجنون والحيض والطهر والسفر والإقامة } ص ( ٥٠٢ ) .

# [ اعتبارُ الوقت الذي تعين للسببيّة من حيث الكمالُ والنقصان ]

[ وتعتبر صفة ذلك الجزء ، فإن كان ذلك الجزء صحيحا كما في الفجر وجب كاملاً ، فإذا اعترض الفساد بطلوع الفجر بطل ذلك الفرض ، وإن كان ذلك الجزء فاسدا \_ كما في العصر يستأنف في وقت الاحمرار \_ وجب ناقصا ، فيتأدى بصفة النقصان .

ولا يلزم على هذا ما إذا ابتدأ العصر ثمّ مدّه إلى أن غربت الشمس فإنه لايفسد ؛ لأن الشرع جعل له حق شغل كل الوقت بالأداء فجعل ما يتصل به من الفساد بالبناء عفوا ، لأن الاحتراز عنه مع الإقبال على الصلاة متعذر .

وأما إذا خلا الوقت عن الأداء فالوجوب يضاف إلى كل الوقت لزوال الضرورة الداعية عن الكل إلى الجزء، ووجب بصفة الكمال فلا يتأدى بصفة النقصان في الأوقات الثلاثة المكروهة، بمنزلة سائر الفسسرائض].

قوله: { بطل ذلك الفرض } لأنّ ما وجبَ كاملاً لا يتأدّى ناقصاً ؟ لأنّ الجزءَ الذي يتّصلُ بطُلوعِ الشّمسِ من الوقت قبيل طُلوعِ الشّمسِ سبب صحيحٌ ، فيثبتُ به الوجوبُ بصفة الكمال ، فلا يتأدّى بالأداء بصفة النقصان لأنّ وقت طلوع الشمس ناقصٌ فكان الأداء فيه ناقصاً أيضاً ، والحالُ أنّ ما وجبَ عليه كامل ؛ لأنّ شُروعَه وقع في وقتٍ كامل ، لأنّ تعينن السببيّة إنما يكون بالشّروع أو بالجزء الأحير ، وقد شرَعَ في الوقتِ الكامل ، فكان ما شرع كاملاً أيضاً ، ثمّ بطُلوع الشّمسِ ما يؤدّيه في ذلك الوقت كان ناقصاً ،

والواجبُ الكاملُ لا يؤدَّى بالنّاقص ، كما إذا قرأ آيةَ السّجدةِ راكباً فسجد وهو راكبُ بالإيماءِ يصح ؛ لأنّه وجبَ ناقصاً فيتأدِّى بصِفة النّقصان ، ونظير الأول : ما إذا قرأ آيـة السّجدةِ على الأرض ثـمّ ركب فسجدها بالإيماء ، لايؤدَّى ؛ لما أنّ الذي وجبَ كاملاً لا يُؤدَّى بالنّاقص .

قوله: { ولا يلزم على هذا ما إذا ابتدأ العصر } إلى آخره ، وجه أولورود : هو أنّ الكامل الذي وجب في ذمّة المكلّف بسبب شروعه في الوقت الصّحيح لأيؤدَّى بالنّاقص الذي نشأ نقصائه من اعتراض فساد الوقت ، كما في اعتراض طُلوع الشّمس في صلاة الفحْر ، فإنّه تفسُدُ صلاته ، وعين هذا موجودٌ في حقّ من شَرعَ صلاة العصر في الوقت الصّحيح \_ وهو أوّلُ وقت العصر \_ ثمّ أطال صلاته إلى أنْ غربت الشّمسُ وهو في الصّلاة ينبغي أنْ تفسُدُ صلاته كما في صلاة الفحر . والحكم أنّها لا تفسُد !

والجوابُ عن هذا على وجه يقَعُ به الفرْقُ بين الصورتين هو: أنّ الشّارعَ جعَلَ للعبْدِ ولايةَ شُغْلِ كلِّ الوقتِ بالأداء ، فكان هذا من الشّارعِ إذْناً بالجواز ، وعفْواً للفسّاد الذي يتّصلُ بهذا الأداء .

وبيان هذا: أنّ الله تعالى مالكُ علينا، ونحن مماليكه، وللمالك أنْ يتصرّفَ في ملكه كيف يشاء، ثمّ إنه تعالى أمرنا بالشكر وفعْلِ الخير، بقوله هوره واشْكُرُوا نِعْمَةَ الله هوره وقوله تعالى: ﴿ وافْعَلُوا الْخَيرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُون هوره فموجبُ فعْلِ الخيرِ طلبُ الفلاح، فنِعَمُ الله تعالى علينا تتحدَّدُ كلَّ ساعة، وطلبُ الفلاح دائمٌ لا ينقطع، فكان موجَبَ هما

<sup>(</sup>١) الآية ( ١١٤ ) من سورة النَّحل .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٧٧ ) من سورة الحجّ .

\_ وهو الشّكرُ وفِعْلُ الخيرِ \_ يدومان أيضاً لا محالة ، وهذا يقتضي أنْ نستغرق الأوقات كلَّها بالشُّكرِ وفِعْلِ الخير ، لكنّ الله تعالى تفضّل[٨٧/ب] علينا بأنْ حعَلَ لنا ولاية صرْفِ بعْضِ الوقتِ إلى مصالحنا بأوقاتٍ تفضُلُ عنْ مصالحنا ، رحمة علينا وتيسيراً ، فكان هذا التيسيرُ [٣٥/د] والتّرفيهُ من قبيلِ الرُّخص ، حيث تغيّر من عُسْرٍ إلى يُسْرٍ بواسطة عذْرِ المكلّف ، والأوّلُ \_ وهو شعْلُ حيث تغيّر من عُسْرٍ إلى يُسْرٍ بواسطة عذْرِ المكلّف ، والأوّلُ \_ وهو شعْلُ كلّ الوقتِ بالأداءِ \_ من العزيمة ، والرُّخص ـ أَ إذا كانت للترفيه \_ وشرعيّةُ العزيمة بالعزيمة أوْلى ، كفِطْر المسافر .

ثمّ في مسألة العصر شَغْلُ كلّ الوقتِ بالأداءِ مع الاحترازِ عن [٥٨ اجم] هذا الفسادِ الصّادرِ عن فسادِ الوقت \_ وهو وقتُ احمرار الشّمس \_ متعندرٌ ، فالشّارعُ لما جعَلَ شَغْل كلَّ الوقتِ عزيمةً مع علمه بأنّ الإقبال(١) على هذه العزيمة مع الاحترازِ عن هذا الفسادِ متعندر ، يكون هذا منه عفْواً للفسادِ المتصلِ بهذه العبادة عند الإقدامِ على العزيمة ، بخلاف صلاة الفحر ، فإنّ الشّارعَ لم يأذنْ بالصّلاةِ وقتَ طُلوعِ الشّمسِ وهو ناقص [٣٦/أ] فكان اعتراضُه مفسداً للصّادة .

#### وحقيقة الفرق بينهما:

هي أنّ وقت صلاة العصْرِ مشتملٌ على الوقتِ الكاملِ والنّـاقصِ جميعاً والعبْدُ مأذونٌ بأنْ يصلِّي صلاة الوقتِ فيهما ، فحين له تقَعُ صلاتُه أو بعْضُ صلاتِه في الوقت النّاقص ، فكان جائزاً باعتبار الإذْن .

وأمّا وقتُ صلاةِ الفحْرِ فكلّه كامل ، فلما شَرَعَ صلاةَ الفحْرِ في وقتِها وجبت عليه على وجهِ الكمال ، باعتبارِ شُروعِه في الوقتِ الكامل ، فباعتراضِ

<sup>(</sup>١) في (ج): بأنّ الأصل.

طُلوعِ الشّمسِ تكون فاسدةً ؛ لأنّ وقتَ طُلـوعِ الشّمسِ نـاقص ، وهـو غـير مأذونِ بالصّلاةِ فيه ، فتفسُدُ صلاتُه ؛ لأنّ الكاملَ لا يُؤدّى بالنّاقص(١) .

ولا يلزمُ على هذا ما إذا أسلمَ الكافرُ بعدما احمرّت الشّمسُ ولم يصلّ العصر ، ثمّ أدّاها في اليوم الثاني بعدما احمرّت الشّمسُ فإنّه لا يجوز ، كذا في

أمّا عند الشافعية فالأداءُ في الوقتين كاملٌ ، فلو شرع في صلاة الفحر أو العصر وأدرك جزءاً من الصلاة في الوقت وباقيها خارج الوقت فهو أداءٌ صحيح \_ وفي قول عندهم : إنْ أدَّى ركعة في الوقت فهو أداءٌ وإلا فهو قضاء \_ واستدلوا على ذلك بقوله وَ الله على أدرك ركعة من العصر قبل أن تغرب من الصبح قبل أن تطلع الشمس فقد أدرك الصبح ومن أدرك ركعة من العصر قبل أن تغرب الشمس فقد أدرك العصر ﴾ متفق عليه .

قال السرحسي : { والأصح عندي في الفرق أنّ الطلوع بظهور حاجب الشمس ، وبه لاتنتفي الكراهة بل تتحقّق ، فكان مفسداً للفرض ، والغروب بآخره وبه لاتنتفي الكراهة ، فلم يكن مفسداً للعصر لهذا ، وتأويل الحسديث أنه لبيان الوجوب بإدراك جزء من الوقت قلَّ أو كثر } وتعقبه الشيخ علاء الدين البخاري فقال : { ولكن يأبي هذا التأويل ما روي في روايةٍ أخرى عن أبي هريرة في عن النبي وإذا أدرك أحدكم سجدةً من صلاة العصر قبل أن تغرب الشمس فليتم صلاته وإذا أدرك أحدكم سجدةً من صلاة الصبح قبل أن تطلع الشمس فليتم صلاته في رواه البخاري من والتأويل الصحيح ما ذكره أبو جعفر الطحاوي ـ رحمه الله ـ في "شرح الآثار" أنّ هذا الحديث كان قبل نهيه التَكْوِيُلُمُ عن الصلاة في الأوقات المكروهة } .

أنظــر: الجحموع، للنووي، ٢٧/٣، مغني المحتاج، للشربيني، ١٢٢/١ـ١٢٣)، المبسوط، للسرخسي، ١٨٣١، ١٢٣ ، شرح معاني الآثار، للطحاوي، ٣٩٩/١، كشف الأسرار، للبخاري

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول السرخسي ، ٣٤/١ ، أصول البزدوي مع الكشف ، ٢٢٦-٢٢٦ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٢٢١-١٢٠/١ .

"أصول الفقه"(١) لشمس الأئمة السرخسي(١).

لأنه إذا مضى الوقت \_ وإنْ كان ناقصاً \_ صار الواجب ديناً في ذمّته بصفة الكمال ، وهذا لأنّ النقصان في الأداء متحمَّلُ بسبب شَرَف الوقت ، فإذا فات الوقت لا يُتحمّلُ النقصان ، لأنّه لا جابر للنقصان ( في )(٣) الفائت بخلاف ما إذا كان الوقت باقياً فإنّ فضيلة الأداء جابرة لذلك النقصان ، كما إذا نذر أنْ يعتكف رمضان هذا ، فصام و لم يعتكف ، عاد شرطه إلى الصوم القصدي ، لما أنّ شرْط ذلك كان بسبب شَرَف الوقت ، وقد فات (١٠) .

فإنْ قلت : يُشكل على هذا بما إذا قرأ آيةَ السّجدةِ وقْتَ احمرار الشّـمسِ فسجَدَ لها في اليوم الثاني في مثل ذلك الوقت \_ أعني وقت احمرارِ الشمس \_ فإنّه يجـــوز !

قلت: لأنّ سجدة التّلاوةِ غيرُ مؤقّتةٍ حتى يقال: إنّه فات وقتُها، فيُضافُ إلى الكاملِ منه، بل لما وجبتْ في الوقت النّاقص وجبتْ بصِفةِ النّقصان، فيبقى كذلك فيؤدّيها في أيّ وقت شاء، كما إذا شرَعَ في صلاةِ التطوّع في وقت مكروهٍ فأفسدها، ثمّ قضاها في وقت آخرَ مكروهٍ يجوز للا قلنا له والمسائل في "نوادر المبسوط" (٥) بخلاف المكتوبة فإنها مؤقّتة، يتصوّر

<sup>(</sup>١) أصول السرخسي ، ١/٣٤٥٥ .

<sup>(</sup>۱) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (  $\Lambda T$  ) .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٤) أنظر: أصول البزدوي مع الكشف ، ٢٢٨/١ ، أصول السرخسي ، ٣٥-٣٤/١ .

<sup>(°)</sup> المســـائل في " مواقيت الصلاة " من كتاب المبسوط ، وليس في "النوادر" منه ، 107/1 .

عند فوْتِ الوقتِ أَنْ يعودَ الحكمُ إلى الكمالِ الأصليَ ، لأنّ الأصل في المشروعاتِ هو الكمال ، والنّقصانُ بالعَارض .

قوله: { أما إذا خلا الوقت عن الأداء فالوجوب يضاف إلى كل الوقت } فإنْ قيل: الوقت مشتملٌ على الوقت الكاملِ والنّاقص، فلما مضى الوقت لماذا يضاف الواجب إلى الوقت الكاملِ دون النّاقص، مع أنّ النّاقص كان آجر جُزء منه، وهو يقتضي أنْ يضاف إلى النّاقص؛ لأنّ الأحكام تضاف إلى أقرب الأسباب وجوداً، ولا أقلّ منْ أنْ تضاف ( إليهما)(١) كما هو وصْف كلّ الوقت ؟

قلت : إنما كان ذلك لوجوهٍ .

أحدها: أنّ النّاقصَ لايعارضُ الكامل؛ إذْ النّاقصُ موجودٌ بأصْلِه دون وصْفِه والكاملُ موجودٌ بأصْلِه ووصْفِه ، والموجودُ أصْلاً ووصْفاً راجحٌ على الموجودِ أصْلاً لا وصْفاً ، لأنّ وصْف الكمالِ سالمٌ له بلا معارض ، فيترجّحُ هو به .

والثاني: أنّ الكمالَ (٢) في العبادة أصلٌ ، فكان اعتبارُ الكاملِ من سببِها أوْلى من اعتبار الناقص منه .

والثالث: أنّ الأصْلُ في المشروعات أنْ يكون مشروعاً على وجْهِ الكمال، والثالث وكمال المشــروع يستدعي كمال سببه، ليكون المسبّب موافقاً للسبب .

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٢) في (ب): الكامل.

والرابع: أنّ الوقتَ الكاملَ منْ وقتِ العصر أكثرُ وأغلبُ من الوقتِ النّاقص فكان اعتبالُ الأكثر \_ الذي له حكمُ الكلِّ في بعض الأحكام \_ أوْلَى من اعتبار الأقلّ.

والخامس: هو أنّ الوقت لما مضى عادَ الحكمُ إلى الأصل ، وهو أنْ تُضاف الصّلاةُ إلى جميع الوقت حتى يقال: صلاةُ العصْرِ وصلاةُ الظُهر ، وعند قيامِ الوقتِ إنما أضفناها [٧٩/ب] إلى الجـــــزءِ الذي يَلِي الشّروع ، باعتبار ضـــرورة أنْ لايتقدّمَ الحكمُ على السّبب أوْ لايتأخّر بالفوْت \_ كما ذكرنا \_ ، وتلك الضرورة انعدمت عند فواتِ الوقت ، فأضيفــــت إلى جملة الوقت ، وجملة الوقت غير موصــوفةٍ بالكراهة وإنْ كان فيها جزءٌ ناقص ، فلذلك لايتأدّى في اليوم الثاني في الجزء الناقص(١) .

قوله: { بمنزلة سائر الفرائض } كصلاة الفجر والظهر.

<sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوي مع الكشف ، ٢٢٨/١ ، أصول السرخسي ، ٣٤/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ١٢١/١ .

والسغناقي ـ رحمه الله ـ بترتيبه هذا ، وتعليله كوْن السببيّة تضاف إلى جميع الوقت فيما إذا أخّر و لم يُؤدِّ حتى حرج الوقت في نقاطٍ واضحة لم يُسبَق إليه فيما أعلم .

### [ والنّوع الثانيي

ما جعل الوقت معيارا له وسببا لوجوبه ، وهو صوم الشهر ألا ترى أنه قدّر به ، وأضيف إليه ، ومن حكمه: أنْ لا يبقى غيره مشروعا فيه ، فيصاب بمطلق الاسم ، ومع الخطأ في الوصف ، إلا في المسافر ينوي عن واجب آخر عند أبي حنيفة ـ رحمه الله ـ ولو نوى النفل ففيه روايتان .

وأما المريض فالصحيح عندنا أنه يقع صومه عن الفرض بكل حال ؛ لأن رخصته متعلقة بحقيقة العجز ، فيظهر بنفس الصوم فوات شرط الرخصة ، فيلحق بالصحيح .

أما المسافر فيستوجب الرخصة لعجز مقدر لقيام سببه ، وهو السفر ، فلا يظهر بنفس الصوم فوات شرط الرخصة ، فلا يبطل الترخص ، فيتعدى حينئذ بطريق التبيه إلى حاجته الدينية .

ومن هذا الجنس: الصوم المنذور في وقت بعينه، لما انقلب بالنذر صوم الوقت واجبالم يبق نفلا ؛ لأنه واحد لايقبل وصفين متضادين، فصار واحدا من هذا الوجه، فأصيب بمطلق الاسم، ومع الخطأ في الوصف، وتوقف مطلق الإمساك على صوم الوقت، وهو المنذور، لكنه إذا صامه عن كفارة أو عن قضاء عليه، يقع عما نوى ؛ لأن التعيين حصل بولاية الناذر، وولاية الناذر لاتعدوه، فصح التعيين فيما يرجع إلى حقه، وهو أن لايبقى النفل مشروعا، أما فيما يرجع إلى حق صاحب الشرع، وهو أن لا يبقى الوقت محتملا لحقه فلا ].

قوله: { ألا نرى أنه قدر به وأضيف إليه } هذا على طريق النشر لما لفَّ من قوله: { ما جعل الوقت معيارا له ، وسببا لوجوبه } فكان قوله: { قدر به } دليل كونه معياراً له ذكرنا أنّ المعيار هو المُثبتُ المعرِّفُ لقدْرِ الأداء \_ ؛ لأنّ الصّومَ يطولُ بطولِ اليوم ، ويقصُرُ بقِصَرِه ، ولا يفضُلُ عن

الأداء، فكان معياراً، وقوله: { وأضيف إليه } دليل كونه سبباً؛ لأنّ الإضافة دليل السببيّة، لما أنّ الإضافة للإختصاص، وأقوى وجوه الاختصاص إضافة المسبّب إلى السبب، لأنّ المسبّب حادث به شرعاً \_ على ما سيجئ في أسباب المشروعات \_(١).

قوله: { أن لايبقى غيره مشروعا فيه } لأنّ الشّارعَ لما أو جبَ ماهو معيّنٌ في وقتٍ معيّنٍ (٢) مع علمهِ بأنّه لايسَعُ فيه إلاّ صومٌ واحدٌ انتفَى غيره (٣) كالمكيل في الكيل ، قال الله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصّيامِ الرَّفَثُ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ اللهُ السّيامِ الرَّفَثُ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَمُّوا الصّيامَ إلى اللّيل ﴾ (،) بدأ الصومَ من الخيطِ الأبيضِ ثمّ مدَّهُ إلى الليل ، فكان صومُ الوقتِ مستغرقاً لجميع وقته ، فلا يسَعُ فيه غيره ، مدَّهُ إلى الليل ، فكان صومُ الوقتِ مستغرقاً لجميع وقته ، فلا يسَعُ فيه غيره ، { فلذلك يُصابُ بمطلق الاسم } أي يوجدُ ويتحقّقُ صومُ رمضان . ممطلق النيّة

. 74./1

<sup>(</sup>١) أنظر ص (٧٦١) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) في (أ): في وقت عين .

 <sup>(</sup>٣) يقول شمس الأئمة السرخسي : { إذْ لاتصور لأداء صومين بإمساك واحد } .
 أصول السرخسي ، ٣٦/١ . وانظر أيضاً : التقويم ( ٣٤ ـ أ ) ، كشف الأسرار ، للبخاري ،

<sup>(</sup>١) الآية (١٨٧) من سورة البقرة

أما الشافعية فيقولون : لايصحُّ صوم رمضان إلاَّ بتعيينه بالنيَّة ، وهو أنْ ينويَ أنَّـه صائمٌّ من رمضان ، لأنّه قُربةٌ مضافةٌ إلى وقتها ، فوجبَ تعيينُ الوقتِ في نيَّتها ، كصلاةِ الظّهرِ والعصْر ولو لم ينُو لم يكن صائماً .

أنظر: المبسوط، للسرخسي، ٣/٥٥-٦٦، رؤوس المسائل، للزمخشري، ص ٢٢٥، تحسفة الفقهاء، للسمرقندي، ١٢٩/١، الهداية، للمرغيناني، ١٩٩١، ١٢٩/١، بدائع الصنائع، للكاساني، ١٩٩٢، الأم، للشافعي، ١٨/١٨-٨١، الإقناع، للماوردي، ص ٧٧، المجموع للنووي، ٢/٤٦.

<sup>(</sup>١) لم يخالف أحدٌ في أنّ وقت الوجوب هو وقت الأداء في الواجب المضيّق \_ أي ما كان الوقت معياراً له وسبباً لوجوبه \_ وأنّ وقت الأداء هو زمانُ العبادة ، فيجبُ على المكلّف شَغْلُ هذا الوقت بالعبادة ، ولكنّ الحنفية يقولون : لما كان وقت العبادة متعيّناً ، فعلى أيّ وجه نوى وجب أنْ يقع عنه ، لا تفوتُه العبادة في هذا الوقت مادام رُكن الصّوم \_ وهو الإمساكُ \_ قائماً ، فلو صامَ رمضانَ بنيّة النفلِ أو بنيّةٍ مطلقةٍ صحّ صومُه ، ووقع عن صومٌ شهر رمضان ؛ لأنّه وقتُه ، وخالف منهم رُفر \_ رحمه الله \_ فلم يشترط النيّة مطلقاً في صومٌ الشّهر ؛ لأنّ المشروع في هذا الزّمانِ هو صومٌ رمضان لا غير ، فلا يتصوّر في يومٍ واحدٍ إلاّ صومٌ واحدٌ وهو الصّوم الواجب .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٣) في (د): بأن .

<sup>(</sup>١) الثابتُ في جميع النسخ ( فحصل ) بزيادة حرف ( الفاء ) في حواب الشرط .

وصفاً آخر ، فبقي الأصْلُ ولَغَا الوصْف ، لأنّه أتّى بمطلق الصّومِ وزيادة ، فالزّيادة باطلة لعدم محلّها ، وبقي الأصْلُ \_ وهو الإطلاق \_ ، وهذا الصّومُ يتأدّى به ، فيصــــح .

ثمّ لما تعيّن هذا الوقت لصوم الوقت لم ينق غيره مشـــروعاً فيه ، إذْ لا تصوّر لأداء صومين بإمساك واحد ، وما يتصوّر في هـذا الوقت لا يفضل عن المستَحق بحال ، فلا يكون غيره مشروعاً فيه ، وعن هذا قال زُفر \_ رحمه الله \_ : لما تعيّن صوم فرض الوقت مشروعاً في هذا الزمان ، وركن الصّوم هو الإمساك ، فكان الذي يتصوّر فيه من الإمساك مُستَحق الصّرف إليه ، فلا تتوقّف الصّحة على عزيمة منه ، بل على أيّ وجه أتى به يكون عن المستَحق ، كمن استأجر حياطاً ليخيط له ثوباً بعينه بيده ، فسواء خاطه على قصد الإعانة أو غيره يكون من الوجه المستَحق ؛ لتعيّنه له من .

لكنا نقول: إنّ الواجبَ في بابِ الصّومِ عبادة ، ولا تحقُّق لها إلاّ بالنيّة فشرطنا مطلق النيّة تحصيلاً للواجبِ بصورتِه [٤٥/د] ومعناه (٢) ، فأمّا الخياطة ونحوها كردِّ الغُصوب (٢) والودائع فيتصوّر بدون النيّة ؛ لغُرِيّها (١) عن معنى العبادة ، فلذلك وقعَ ما وُجد منها عن الواجب بدون النيّة ، ولأنّ الإمساك نفسه متنصوّع إلى :

<sup>(</sup>۱) أنظر: مختصر اختلاف العلماء، للجصّاص، ٩/٢ ، التقويم، للدبّوسي (٣٧ ـ ب) أنظر: مختصر اختلاف العلماء، للجصّاص، ٩/٢ ، الأصول البزدوي، ٢٣٤/١، المبسوط، للسرخسي، ٩/٣ ، الأصول، له، ٢٧/١، كشف الأسرار شرح المنار، للنسفى، ١٢٦/١.

<sup>(</sup>٢) في هامش النسخة (ج): الصورة هو الإمساك عن المفطرات ، والمعنى هو النيّة . وانظر أيضاً: كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٣٤/١ .

<sup>(</sup>٣) في (أ) و (ب) و (ج): المغصوب.

 <sup>(</sup>٤) في ( د ) : لعرائها .

#### <u>عادة</u>.

وبعدما امتاز عن العادة (١) بوجود أصل النيّة لم يحتج حين إلى تعيين الوصْف (٢) ، فكان متنوّعاً بأصْلِه ، متعيّناً بوصْفِه ، والمتعيّن يُصاب بالإطلاق والمتنوّع لا يُصاب بمجرّد الإمساك ؛ لأنّ العبادة ما شُرعت إلاّ بصفة الاختيار فلو قلنا : إنّه لا يحتاج إلى أصل النيّة لكان العبْد بحبوراً في كوْن الإمساك عنه عبادة ، والجبرُ لا يجري في العبادات ، وعن هذا قال الشّافعي - رحمه الله - : لما لم تتحقّق العبادة بدون الاختيار - وهو النيّة - تُشترط هي (في )(٢) الوصْف كما تُشترط في الأصل .

فكان مذهبنا مذهباً وسطاً بين المذهبين ، فزُفرُ أسقطَ تعيين الأصْلِ والوصْف ، وقلنك والوصْف ، وقلنك أوالوصْف ، وقلنك في التعيين الأصْلِ والوصْف ، وقلنك نحن : بتعيين الأصل وسقوط الوصف ؛ لأنّ الأصْلَ في الدّلائل إعمالها لا إهمالها ، فالصومُ لا شكّ أنّه عبادة [٠٨/ب] والعبادةُ لا تتأتّى بدون النيّة ، لتوقّفها على (،) الاختيار ، ولقوله تعالى : ﴿ ومَا أُمِرُوا إلاّ ليَعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّين ﴾ (،) فاشتُرطت النيّةُ لأصْل الصّوم لهـنا .

ثمّ لاشك أنّ صوْمَ رمضان ليس كسائر الصِّياماتِ في التعيين ، بلْ هـوِ متعيِّنٌ في وقتِهِ بتعيين الله تعالى ، فلا يكون أقـلَّ مـن تعيـين العبـادر، فلذلك

<sup>(</sup>١) في (د): العبادة.

<sup>(</sup>٢) في (أ): وصفي .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(؛)</sup> في جميع النسخ ، وفي كثيرٍ من المواضع الثابتُ إنما هـو كلمـة ( إلى ) بـدل ( علـى ) ، والصّــوابُ ما أثبتَه ؛ لأنّ الفعل ( توقّف ) يتعدّى بـ(على ) أكثر مما يتعدّى بـ( إلى ) .

<sup>(°)</sup> الآية ( ٥ ) من سورة البيّنة .

<sup>(</sup>١) في ( ب ): العبادة .

أصيب بمطلق النيّة ، ولا يلزمنا اشتراطُ النيّة المعيِّنة (،) في الصّلاةِ عند ضيق الوقت في الأصْلِ والوصْف ؛ لأنّ التعيين ثمّة بعارضٍ من العبادِ فلا يتغيّرُ به أصل المشروع \_ وهو كوْن الوقت ظرفاً للصلاة \_ ، بخلاف الصوم فإنّ التعيين هناك بتعيين الله تعالى لا بعارضٍ مّا ، ولا يتغيّرُ به أصلُ المشروع \_ وهو كوْن الوقت معياراً له \_ فلذلك لم تُشترط النيّة المعيّنة لفرض الوقت في الصّوم ، بل تُشترط هي لنفْسِ الصّوم ليقع عبادة .

قوله: { إلا في المســافرينوي واجبا آخر عند أبي حنيفة ـ رحمه الله ـ } فإن عنده تصح نيّته لواجب آخر من القضاء والكفّارة ؛ لأنّه : 

[ أ ] صرَف الوقت إلى الأهم \_ وهو قضاء الدَّين \_ ، وذلك لأنّه إذا مات قبل أنْ يقضي ما عليه من الدَّين بعد تمكنّه يعاقب بسببه ، ولا يعاقب بسبب صوم الوقت ؛ لأنّ المسافر غير مطالب بوجوب الأداء ، بل تحقّق نفس الوجوب في حقّه بشهود الشهر ، وفي الدَّين مطالب بوجوب الأداء . 

[ ب ] ولأنّه لما لم يكن الأداء مطلوباً منه في سفره ، صار هذا الوقت في حقّه مثل شعبان .

<sup>(</sup>١) في (ج): المتعيَّنة .

فالوجه الأول يوجب أنْ لا يجوزَ النّفل ؛ لأنّه ماصرَفَ الوقتَ إلى الأهمّ، والوجه الثاني يوجب أنْ يجوز، فصار فيه روايتان(،).

وهمارى يقولان: إنّ وجوبَ الصّومِ إنما يثبتُ بشهودِ الشّهر، وفي هذا يستوي المقيم والمسافر، إلاّ أنّ الشارعَ مكّن المسافرَ من الترخّص بالفِطْر لدفْعِ المشقّة عنه، فإذ تركَ الترخّصَ كان هو والمقيمُ سواء، فكان صومُه عسن رمضان بكلِّ حالِ كالمقيم .

فصار الحرق الذي يدور عليه احتلافهما هو: أنّ انتفاءَ صومٍ آخرَ إنما نشا عندهما باعتبارِ نفْسِ شُهودِ الشّهر \_ وفي هذا المقيمُ والمسافرُ سواء \_ وعند أبي حنيفة \_ رحمه الله \_ إنما نشأ ذلك باعتبار وجوب الأداء ، وذلك لم يثبت في حقّ المسافر ، فلا يثبت الانتفاء (٣) ، فترجّح ما قاله أبو حنيفة \_ رحمه الله \_ ؛ لأنة نظر إلى المقصود \_ وهو المسبّب \_ ، وهما نظرا إلى السّبب (١) .

<sup>(</sup>١) أي في حواز نيّة النّفلِ للمسافرِ في نهارِ رمضانَ روايتان ، الأولى عدمُ الجواز قبال شمس الأئمة السرحسي : { هذا من رواية ابن سماعة عنه } وهو مبنيٌّ على الوجه الأوّل ، أي الدليل الأول الذي ذكره لأبي حنيفة ـ رحمه الله ـ وهو صرّف الوقت إلى الأهمّ ، قال ابسن عبدالرّشيد البخاري في "الخلاصة" : { وهو أصحُّ الرّوايتين عنه } والرواية الثانية : يجوز بناءً على الوجه الثاني ، أي الدليل الثاني ، قال شمس الأئمة السرحسي : { وهذا من رواية الحسن عنه } .

<sup>(</sup>٢) أي أبو يوسف ومحمد \_ رحمهما الله \_ .

<sup>(</sup>٣) أي انتفاء صوم آخر .

<sup>(؛)</sup> والسغناقي ـ رحمه الله ـ اختار ما قاله أبو حنيفة ـ رحمه الله ـ ـ ـ

قوله: { فالصّحيح } احترازً عن قول الكرخي (١) \_ رحمه الله \_ فإنّه ذكر أنّ الجواب في المريض والمسافر سواءٌ على قول أبي حنيفة \_ رحمه الله \_ ، وقال شمس الأئمة السرخسي (١) \_ رحمه الله \_ : { هذا سهو ً أو مأوّل } (٣) بل الصّحيح أنّ المريض إذا نوى واجباً آخر يقع صومه عن رمضان ؛ لأنّ إباحة الفطر (له) (١) عند العجز عن أداء الصوم ، فأما عند القدرة فهو والصحيح سواء ، بخلاف المسافر .

قوله: { عندنا } أي عندي(٥) ، وهو اختيار فخر الإسلام علي البزدوي(١) ـ رحمه الله ـ (٧) والمصنف(٨) ـ رحمه الله ـ يحكي قوله كما ذكر

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٠) .

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته في القسم الدراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(</sup>٢) المبسوط ، ١١/٣ .

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (٤) .

<sup>(°)</sup> أي الأحسيكتي صاحب المتن ـ رحمه الله ـ .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٠).

 <sup>(</sup>٧) أصول البزدوي ، ٢٣٢/١ . ووافقه شمس الأئمة السرخسي ، أنظر : المبسوط ، ٦١/٣ ،
 الأصول ، له ، ٣٧/١ .

وبالرّواية الثانية التي حكاها عن الكرخيّ بأنّ المريضُ والمسافرَ سواءٌ على قوْل أبي حنيفة فلو صامَ مريضٌ نهارَ رمضان ونوَى بصومه هذا تطوّعاً صحّ ، ووقَعَ عما نواه ، قال الشّيخ عبدالعزيز البخاري : { وهو اختيار شيخ الإسلام صاحب "الهداية" والقاضي الإمام فخرالدِّين والإمام ظهير الدِّين الولواجي والقاضي الإمام ظهير الدِّين البخاري والشّيخ الكبير أبي الفضل الكرماني } كشف لأسرار ، ٢٣٢/١ - ٢٣٣ .

أنظر أيضاً: الهداية ، للمرغيناني ، ١١٩/١ ، الخلاصة ، لابن عبدالرّشيد البخاري ( ٧٢ ــ أ ) فتاوى قاضي خان ، ١٦٩/١ .

<sup>(^)</sup> سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ١٩) .

في أصوله ، ثمّ الترخّصُ للمريضِ إنما يثبتُ إذا خافَ زيادةَ المرضِ أو شدّةَ اللوجع بغالب ظنّه أو بقوْل الطبيب .

فإن قلت : كيف زِيدَ على النصِّ هذا القيد ؟ والـترخَّصُ ثبتَ بمطلق المرض في النصِّ كما في المسافر !

قلت: ثبتت هذه الزّيادة بالإجماع، أمّا عند الشّافعي ـ رحمه الله \_ فبخوْفِ الهلاكِ أو عضوٍ منه (۱)، وعندنا بخوْفِ زيادةِ المرض (۱)، وقد يزادُ على النصّ بالإجماع كما زِيدَ الإفطارُ في هذه الآية ، أعني قوله تعالى : ﴿ فَمَنْ كَانَ مِنْكُم مَّرِيضاً ﴾ (۱) أي [7/أ] فأفطر ﴿ أَوْ عَلَى سَفَرٍ ﴾ أي فأفطر (۱).

<sup>(</sup>۱) بل جوّز الشافعية الفطر للمريض بخوف زيادة المسرض \_ كما هـو مذهـب الحنفيـة \_ قـال النـــووي : { قال أصحابنا : شرط إباحة الفطر أن يلحقه بالصوم مشقة } وأما خوف الهــلاك أو عضو منه فالشافعية حينئذٍ قالوا بوجـــوب الفطر أخذاً بالرخصة .

أنظر: الأم، للشافعي، ١٩/٢، المهذب، للشيرازي، ١٧٨/١، المجمسوع، للنسووي، ٢٥٨/٦.

<sup>(</sup>٢) أنظر : مختصر الطحـــاوي ، ص ٥٥ ، المبســوط ، للسرخســي ، ١٣٧/٣ ، الهدايــة ، للمرغيناني ١٢٦/١ ، الاختيار ، للموصلي ، ١٣٤/١ .

<sup>(</sup>٣) الآية (١٨٤) من سورة البقرة .

<sup>(؛)</sup> فيكون تقديرُ الآيـــة :" فمن كان منكم مريضاً فأفطرَ أوْ على سفرٍ فأفطرَ فعدّةٌ من أيّـامٍ أخر " ، وكان ابن العربي ـ رحمه الله ـ يقول : { هذا من لطيف الفصاحة } .

أنظر: أحكام القرآن ، للجصّاص ، ٢١٣/١-٢١٤ ، أحكام القرآن ، لابن العربي ، ٢٨/١ ، بداية المجتهد ، لابن رشد ، ٢١٥/١ .

قوله: { بكل حال } أي سواءٌ نوَى واجباً آخَرَ من القضاءِ والكفّارة ، أوْ نوَى النّفل ، أوْ [ • ٦ /ج] أطْلقَ النيّةَ بأنْ ينويَ الصّومَ لا غير ، كان صومُه عن صومِ الوقتِ كما في الصّحيحِ المقيم .

قوله : { لأن رخصته متعلقة بحقيقة العجز } (١) يعني المرخّص في حـقّ المريضِ هو العجْزُ الذي يمنعُه عن المضيّ [ في ](٢) أداءِ الصّوم ، لا نفْسُ المرض لأنّ المرض متنــــوعٌ إلى :

ما يُحوجه إلى الفطر .
 وإلى مالا يُحوجه إليه .

لأنّ الحِميةَ رأسُ كلِّ دواء ، فإذا صامَ فقد انعدمَ سببُ الرّخصةِ في حقّه فكان كالصّحيح ، وإذا وُجد الصّومُ من الصّحيح كان واقعاً عن رمضان بأي طريقٍ وُجد منه ، فكذا في المريضِ الذي صام ؛ لأنّه بقدْرتِه على الصّومِ أُلحِقَ بالصّحيح .

وأما المرخِّصُ للمسافرِ هو السّفر ، وذلك لاينعدمُ بفعل الصّوم ، ثمّ لما أبقى الشارعُ الرّخصةَ بالإفطارِ \_ وهو منفعةٌ دنيويةٌ غير دائمة \_ كان مُبقِياً في حقّه ولاية صرْفِ هذا الترخصِ إلى منفعةٍ دينيةٍ باقٍ أثرها أبداً بالطريق الأوْلى

قوله : { فيتعدى حينئذ بطريق التنبيه } أي الشّارعُ نبّهنا بإباحةِ الترخّصِ للبدنِ على إباحته للدِّين .

<sup>(</sup>١) هذا هو دليلُ القوال الذي صحّحه صاحب المتن .

<sup>(</sup>٢) في جميع النسخ الثابت إنما هو قوله :( عن المضيِّ على أداءِ الصّوم ) ، والصّوابُ أنْ يقول : ( عن المضيِّ في ) كما أثبتّه .

قوله: { إلى حاجته الدينية } أي يتعلق المرخصُ إلى حاجته الدّينية بطريق الدِّلالة ؛ لأنّ المرخصَ لما ثبت لحاجته الدنيويّة \_ والدّينيةُ أصلُ ومقصودةٌ \_ فكانت هي أهمَّ منها ، فيتعدّى إليها بطريق الدِّلالة .

قوله: { ومن هذا الجنس } أي منْ جنْسِ (أنّ)(١) الوقت إذا صار متعيِّناً للصّومِ إما بالشّارعِ كرمضان ، أوْ بالعبْدِ بإذْنِ الشّارع ، يُصابُ بمطلقِ النيّة ، وبنيّةِ النّفل ، ويتوقّفُ الإمساكُ على المتعيّن ، ويجوزُ بالنيّةِ من النّهار ، فصار هذا(٢) الصّومُ المنذُورُ في وقتٍ(٣) بعينه منْ جنْسِ شهرِ رمضان ، كذا وجدت بخطِّ الإمام مولانا بدر الدِّين الكرْدري \_ رحمه الله \_ في "حاشية التقويم"(١) .

قوله: { صوم الوقت } أرادَ به صومَ النّفل ، فإنّ صوْمَ الوقتِ خارجَ رمضان \_ هو النّفلُ \_ كالفرضِ في رمضان ، حتى توقّفَ مطلـقُ الإمسـاكِ في

<sup>(</sup>١) ساقطة من (د).

<sup>(</sup>٢) في (د): بهذا .

<sup>(</sup>٣) في ( ب ): وقته .

<sup>(؛)</sup> سبق التعريف بهذا الكتاب ص (١١٣) في القسم الدّراسي ، كما سبقت ترجمة مؤلّفه ص ( ٨٨) من هذا الكتاب . ولكن انظر في معنى كلامه \_ رحمه الله \_ : أصول البزدوي ، ٢٤٦/١ ، أصول السرخسي ، ٢٢/١ ، نور الأنوار ، لملاّجيون ،١٣٢-١٣١ .

<sup>(</sup> ع) ص ( ٤٩٣ ) من هذا الكتاب .

غير رمضان على النّفل ، لمّا توقّفَ في رمضان عليه ، ولهذا يصحُّ النفلُ بنيّـةٍ في النّهار كصوم رمضان(١) .

قوله: { لأنه واحد } أي لأنّ صوم الوقت واحدٌ. قد قلنا: إنّ اليوم الواحد لا يسع فيه إلا صوم واحدٌ؛ لما أنّه معيارُه، بخلاف وقت الصّلاة للصّلاة ؛ لأنّه ظرفُها لامعيارُها، فإذا ثبت لهذا الواحد وصْفٌ إنتفى غيره، كمارت، انتفى عن شهر رمضان غير صيامات الفرض، لما أنّه كان واحداً، وقد ثبت له وصْفُ الفرضية فانتفى غيره عن المشروعيّة فيه، كما انتفى عن الليل أصْلُ الصّوم، لما أنّه تعين للفِطْر، فلم يقبلُ الصوم أصلاً لتعينه للفطر، الليل أصْلُ الصّوم، لما أنّه تعين للفِطْر، فلم يقبلُ الصوم أصلاً لتعينه للفطر، وهم النفل من المشروعُ في الأصل واحداً وهو النفل وهما النفليّةُ والوجوب لم ينق نفلاً ؛ لأنّه لا يقبلُ وصفين متضادّين، وهما النفليّةُ والوجوب، لأنّ الوجوب: ما فيه مؤاخذة ، والنّفلَ: ما لا مؤاخذة فيه، فإذا ثبت الوجوب إنتفى النّفلُ ضرورةً، فصار من هذا الوجه واحداً، وهو أنْ لاييقى محتملاً للنّفل، وأمّا من حيث إنّه يحتملُ صوم القضاء والكفّارة فلا، بخلاف صوم رمضان ؛ لأنّه واحدٌ مطلقاً دى .

<sup>(</sup>١) هكذا في جميع النسخ ، و لم يتبيّن لي مراده من هذه الجملة .

<sup>(</sup>٢) في (ج): كمن.

<sup>(</sup>٣) خلاصة هذا: أن المنذور المعيَّن هو في الأصل غير واحب ، لكن الناذر له ولاية بإذن الشارع بإيجاب ما ليس بواجب ، فلو أراد صوم يوم مّا غير رمضان كان نفلاً ، ولو نذر صومه انقلب واجباً ، فمن هذا الوجه أصبح واحداً ، وأخذ حكم صوم رمضان ، ولكن لما كان هذا التعيين من قبله ، كان له صرفه إلى صوم كفارةٍ أو قضاء عليه ، بخلاف صوم شهر رمضان ، فلا يقع إلا عن الشهر فقط ، ولا يجوز له صرفه إلى غيره بحال ، باستثناء المريض والمسافر على ما مرّ

فإنْ قيـــل : كيف يكون الصومُ واحداً وأنّه مشتملٌ على إمساكاتٍ كثيرة ؟

قلنا : ذلك بحسب الحقيقة ، أما بحسب اعتبار الحكم فشئ واحد ، ألا ترى أنّه متى وُجد المفسِدُ في أيّ وقت كان ، شِيعَ في الكلّ ، ولأنّ الجملة متى ثبتت بخطاب واحد صار الكلُّ كشئ واحد ، كقوله تعلى : ﴿ وَإِنْ كُنتُمْ جُنبًا فَاطَهَرُوا ﴾ (١) فالإطّهارُ لما ثبت بخطاب واحد جُعلت الأعضاء كلُّها كعضو واحد ، حتى حاز نقلُ البلَّة من عضو إلى عضو (١) وعن هذا قيل : إذا قال البائعُ للمشتري : بعتُك هذه الثياب أو هذه الدواب (٣) أو هذه العبيد ، صارت كشئ واحد (حتى ) (١) لايكون للمشتري قبول البعض دون البعض دون البعض .

قوله: { لكنه إذا صامه عن قضاءٍ أو كفارةٍ عليه يقع عما نوى } أي عن القضاءِ أو عن الكفّارة ، لكن هذا إذا نوى القضاء أو الكفّارة من الليل ، أمّا إذا نوى القضاء أو الكفّارة في النّهارِ قبْلَ الزّوالِ يقعُ عن(٥) المنسلور

<sup>(</sup>١) الآية (٦) من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٢) في (أ): من عضوٍ واحدٍ إلى عضو .

والمقصود به أنّ الحكم يسري من الجزء إلى الكل ، كما أجاز الحنفية نقل البِلّة من خمار المرأة إلى رأسها فيما لو مسحت الخمار بيدها فنفذت البلّة إلى قدْر الرّبع من رأسها .

أنظر: المبسوط، للسرخسي، ١٠١/١.

<sup>(</sup>٣) في ( د ): وهذه الدواب .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (١)

<sup>(°)</sup> في ( ج ) : على .

الوقتي (١)؛ لأنّه لما لَغَت نيّتُه في حقِّ القضَاءِ أو الكفّارةِ صارت نيّتُه هـذه ونيّـةُ النّفلِ بمنزلةٍ واحدة ، ففي نيّةِ النّفلِ يقعُ صومُه عن (٢) المنذور الوقتي ، فكذا في هذا ، وإلى هذا أشار شمس الأئمة السرخسي (٢) ـ رحمه الله ـ في "أصوله" (١)

قوله: { فصح التعيين فيما يرجع إلى حقه } أي (إلى) (٥) تعيين حقّ النّاذر، فإنّ صوْمَ النّفلِ في كلِّ يومٍ سوى شهر رمضان حقُّ العبّد، فإنّ له أنْ يصومَ كلّ يومٍ وهو ثيابٌ به (١)، فلما عيّنَ صوْمَ يومٍ من الأيامِ سوى شهر رمضان بالندّر (٧)، أخرجَ ذلك اليومَ عن محليّة صوْمِ النّفل ـ الذي هو حقّه \_ فكان له ذلك، حتى لو صامَ ذلك اليوم لأجْلِ النّفلِ لايقعُ عن (٨) النّفل، بـلْ يقعُ عن (٨) المنذور.

أما لو صامَ ذلك اليوم الذي عينه للصّومِ المنذورِ بنيّـةٍ من الليلِ لأجْلِ القضاءِ أو الكفّارة ؛ لما أنّ محليّة القضاءِ أو الكفّارة ؛ لما أنّ محليّة الأيامِ كلّها سوى شهرِ رمضانَ والأيامِ المكروه صومُها [٨٢/ب] للقضـــاء

<sup>(</sup>١) أي المنذور المعيّن .

<sup>(</sup>٢) في ( ج ) : على .

<sup>(</sup>  $^{(7)}$  سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (  $^{(8)}$ 

<sup>(</sup>٤) أصول السرخسى ، ١/٣٨-٣٩ .

<sup>(°)</sup> ساقطة من (ج) ، وفي (ب) : إلى تغيير حقِّ الناذر .

<sup>(</sup>١) هكذا في جميع النسخ ، ولعلّه يريد أن يقول : وهو يثابُ عليه .

<sup>(</sup> ٢ ) في ( أ ) : فلما عين صوم يومٍ من الأيام سوى شهر رمضان بطل حق العبد ، فإنّ لـه أن يصوم بالنذر أخرج ذلك اليوم ..... ، ولعلّ الجملة وهي ( بطل حق العبد فإنّ لـه أن يصوم ) سبق قلم من الناسخ .

<sup>(^)</sup> في ( ج ) : على .

أو الكفَّارةِ ثابتةً بإثباتِ الشَّارع ، أما القضاءُ فبقوله تعالى :﴿ فَعِدَّةً مِنْ أَيَّام أُخَر ﴾(١) ، وأما الكفّارةُ فبقوله تعالى :﴿ فَمَنْ لَمْ يجِدْ فَصِيَامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ ﴾(٢) وبقوله [٢٦/أ] تعالى :﴿ فَصِيَامُ شَهْرَين مُتَنَابِعَين ﴿ ٢) ، هذه الآياتُ غير متعرِّضةٍ في صحّة أدائها ليومِ دون يوم ، حتى لو خُلِّينا ومجرَّدَ النَّظر في إطلاق هذه الآياتِ لقلنا في شهر رمضانَ بصحّةِ أدائها ، إلاّ أنّه خُصَّ عنها بقوله تعالى : ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُم الشَّهْرَ فلْيَصُمْهُ ﴾ (١) ، أي فليصم صوم هذا الشّهر وهو شهر رمضان ، أجرى المفعول فيه مجرى المفعول به ، حيث أوقع الفعْلَ في ضمير محلِّ الفعل بدون كلمة " في" إرادةً للاستيعاب ، ووقتُ الصَّوم معيارٌ له ــ على ما بيّنا بمنزلة الكيل للمكيل ، ولا يتحقّق المكيلان [٦١-جـ] في كيل واحدٍ في حالةٍ واحدةٍ \_ فانصرفت هذه الأيامُ المذكورة في الآي إلى أيام سوى أيام شهر رمضان ضرورةً ، وكذلك الأيامُ المكروه صومُها خارجةٌ عن الأيام المذكورة في الآي ؛ لما أنّ صوْمَ القضّاء والكفّارةِ وحب عليه كاملاً ، فكان منصرفاً إلى صوم مشروع أصْلاً ووصْفاً ، وصوْمُ الأيام المكروه صومُها مشروعٌ أصْلاً لا وصْفاً \_ على ما نبيّنه \_ ( • ) ، فبقي الباقي على ما يقتضيه عمومُ اللّفظ

فثبتت محليّةُ الأيامِ للقضّاءِ والكفّارةِ سـوى أيـامِ شـهرِ رمضان والأيـامِ المكروه صومُها بإثباتِ الشّارع ، وليس للعبْدِ تغييرُ مـا أثبته الشّـارع ، كمـنْ

<sup>(</sup>١) الآية (١٨٤) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٨٩ ) من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٩٢ ) من سورة النّساء .

<sup>(</sup>٤) الآية (١٨٥) من سورة البقرة .

<sup>(°)</sup> ص (٦٩٦) من هذا الكتاب .

سلّمَ وعليه سحدتا السّهو يريدُ به قطْعَ الصّلاة ، تبطلُ هـذه العزيمة ؛ لكونها مبدّلةً للمشروع ، وكمنْ أعارَ شيئاً لآخرر (١) وشرَطَ الضّمانَ على المستعيرِ لايصح ؛ لكونه تغييراً للمشروع ، فكـذلك ههنا (٢) .

قوله : { لحقه فلا } أي لحق صاحبِ الشّــرعِ فلا يصحّ ، وحاصلُ أقسام الزّمان في هذا ثلاثــــةُ(٢) :

[ الأوّل ] قسمٌ لا يتحقّقُ فيه الصّومُ شرعاً أصلاً ، كالليالي .

[ الثاني ] وقسمٌ يتحقّقُ فيه الصّومُ شرعاً أصْلاً لا وصْفاً ، وهو الأيامُ المكروه صومُها نحو يومي الفطر والنّحر وأيام التشريق .

[ الثالث ] وقسمٌ يتحقّقُ فيه الصّومُ أصْلاً ووصْفاً ، وهذا القسمُ على نوعين :

- نوعٌ تعيّن صومُ الوقتِ فيه حتى توقّفت الإمساكاتُ في أوّل النّهارِ لأجله إلى ما قبل الزّوال ، وأُصيبَ بمطلق النيّة ، كشهرِ رمضانَ لفرْضِ الوقت ، وكسائر الأيّامِ لصوم النّفل ، غير أنّ تعيّن صوم الوقت في رمضان له زيادةُ اختصاصٍ ؛ لتعيّنه بتعيين الشّارع ، فلم يزاحمه سائر الصيّامات ، بخلاف سائر الأيام على ماذكرنا .
- ونوعٌ لم يتعيّن لصومٍ مشروعٍ فيه ، وهو صوم القضاء والكفارة ، ولكن احتمال الوقت إيّاه بشرع الشارع ، فلذلك لم يخرج الوقت عن

<sup>(</sup>١) في ( د ): آخر .

<sup>(</sup>٢) أنظر: أصول السرخسي ، ٣٩/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ١٣٠/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٤٧/١ .

<sup>(</sup>٣) هذا التَّقسيم بهذه الكيفية لم يُسبق إليه فيما أعلم .

احتماله بتعيين العبد لمنذوره ؛ لأنه ليس له تبديل المشروع لقصور ولايته ، وكمال ولاية الشّارع .

## [ النّوع الثالث

المؤقت بوقت مُشْكِلٍ توسِعة ، وهو الحج ، فإنه فرض العمر ، ووقته أشهر الحج ، ولا يدري حياته مدة تفضل بعضها لحجة أخرى ؟

ومن حكمه: أن عند محمد \_ رحمه الله \_ يسعه التأخير لكن بشرط أن لا يفوته في عمره ، وعند أبي يوسف \_ رحمه الله \_ يتعين عليه الأداء في أشهر الحج من العام الأول احتياطا احترازا عن الفوت .

وظهر ذلك في حق المأثم لاغير ، حتى بقي النفل مشروعا ، وجوازه عند الإطلاق بدلالة تعيين من المؤدي ، إذ الظاهر أنه لايقصد النفل وعليه حجة الإسلام ] .

قوله: { المؤقت بوقت مشكل توسعه وهو الحج } فوجّه الإشكال فيه: أنّه فرْضُ العمر ، فعلى اعتبار أنّه يعيشُ إلى السّنين الآتية كان الواجبُ موسعاً ولا يتعيّنُ عليه الأداءُ في السّنة الأولى ، وعلى اعتبار موتِه في السّنة الآتية يتعيّن عليه الأداءُ في السّنة الأولى ، واحتمالُ الحياةِ والموتِ في السّنة الآتية على السّنة الأولى ، واحتمالُ الحياةِ والموتِ في السّنة الآتية على السّناء الأولى ، واحتمالُ الحياةِ والموتِ في السّنة الآتية على السّناء الأولى ، واحتمالُ الحياةِ والموتِ في السّنة الآتية على السّناء المار مشكلاً .

أوْ نقول : الحجُّ عبادةٌ تتأدَّى بأركانٍ معلومة ، ولا يستغرقُ الأداءَ جميع الوقت ، بلْ تفضلُ الأوقاتُ عن أدائِه ، فمن هذا الوجه يُشبه الصّلاة ، فكان الوقت طرفاً لا معياراً ، وأيضاً لا يتصوّرُ من الأداءِ في الوقتِ في سنةٍ واحدةٍ إلاّ حجّةٌ واحدة ، فمن هذا الوجه يُشبه الصّوم ، فكان الوقت معياراً لا ظرفاً ،

فوقَعَ الإشكالُ في وجوبِه مضيَّقاً أوْ موسَّعاً بالنّظرِ إلى الوجه الأوّل ، وفي كون الوقتِ ظرفاً له أمْ معياراً بالنّظر إلى الوجّه الثّاني(١) .

ثمّ يترتّبُ على ما قرّرنا حكمان:

[ ١ ] صحّةُ الأداءِ باعتبارِ الوقت .

[ ٣ ] ووجوبُ التعجيلِ بكون الوقتِ متعيِّناً .

فَفَي الحَكَمِ الأُوّلِ اتفاقٌ ، حتى إنّه يكون مؤدّياً في أيّ سَنةٍ أدّاه ؛ لأنّ ذلك الوقت من عُمُره ، ووقتهُ عُمرُه (٢) .

وفي الحكمِ الثّاني اختلافٌ ، فعن أبي يوسف \_ رحمه الله \_ ( الوقت ) (٢) متعينٌ قبْلَ إِدْراكِ السّنة الثانية ، فلا يسَعُه التأخير ، ويأتَمُ المخاطَبُ بالتّأخير عنده [ عن ] (١) هذه الأشهر من هذه السنة ، كما يأثَمُ بتأخيرِ الصّلاةِ عن وقتها ، إلاّ أنّه لا يكون قضـَاءً (٠) .

<sup>(</sup>۱) أنظر: التقويم ( ۳۱ ـ أ ) ، أصول السرخسي ، ٤٢/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢١٨/١ ، البحر المحيط ، ٢١٨/١ .

<sup>(</sup>٢) أنظر: أصول السرحسي ، ٤٢/١ ، كشف الأسرار ، للبحاري ، ٢٤٨/١ .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>١) الثابت في جميع النسخ هو كلمة ( من ) ، والصّوابُ ما أثبته ليستقيم النصّ .

<sup>(°)</sup> وهو مذهب الحنابلة ، والمعتمد عند المالكية ، ولأبي حنيفة في المسألة روايتان ، والأشهرُ عندهم أنّ الحجَّ واجبٌ على الفوْر ذكره الزمخشري في "رؤوس المسائل" ، وذكر هذه الرواية عن أبي حنيفة محمد بن شجاع ، ونسَبَ النّووي هذا القول للمزني من أصحاب الشّافعي ، ولكن الذي في "مختصره" يدلّ على أنّه يقول بوجوبه على التراخي كما هـو مذهب الشّافعي .

أنظــــر: المبسوط، للسرخسي، ١٦٤/١-١٦٤، الهداية، للمرغيناني، ١٣٤/١، رؤوس المسائل، ص ٢٤/١، الإختيار، للموصلي، ١٣٩/١، التفريع، لابن الجللّب، ١٥/١، تنوير المقالة، للتتائي، ٣٩٦/٣، الخرشي على مختصر خليل، ٢٨١/٢، ٢

وعند محمد - رحمه الله - الوقت غير متعيّن (١) ما بقي حيّاً ، فيسعه التّأخير بشر ْطِ أَنْ لايفوته في عُمُره ، وهو عنده بمنزلة يوم أدركه في حقّ قضاء شهر رمضان ؛ لأنّ الحجّ فريضة العُمُر ، فيتأدّى في بعض أزمنة العُمُر ، وهو الحجّ ، فكان وقته نوعاً من (٢) أنواع أشهر الحجّ منْ سَنةٍ من سِنيّ العُمُر ، فصار بمنزلة يوم أدركه في (حقّ) (٢) [٣٨/ب] قضاء شهر رمضان ؛ لأنّ قضاء شهر رمضان فرض ، وهو يتأدّى في بعض أزمنة العُمُر ، وهو النّهر (١) دون اللّيالي ، ثمّ اليوم الذي أدركه لايتعيّن في حقّ القضاء ، بل يسَعُه التّأخير عنه بشر طِ أَنْ لا يفوّته في عُمُره ، فكذا هذا (٥) .

أنظر: تهذيب اللّغة ، ٢٧٦/٦ ، معجم مقاييس اللّغة ، ٣٦٢/٥ ، المصباح المنير ، ص ٦٢٨ (٥) وهو مذهب الشافعية ، ولكنهم قالوا: إنّ المستحبّ لمن وجب عليه الحجّ تعجيله استدلالاً بقوله تعلى : ﴿ فاستبقوا الخيرات ﴾ ، ولأنّ التأخير فيه عرضةٌ للفوات بحوادث الزمان ، قال النّووي : { نصّ عليه الشّافعي ، واتّفق عليه الأصحاب } ، وهي الرواية الثانية عن أبي حنيفة ـ رحمه الله ـ ، وبه قال الأوزاعي والنوري ومحمد بن الحسن ، ونُقل عن ابن عباسٍ وأنس وحابر وعطاء وطاووس والله عن المعين .

أنظر : الأم ، للشافعي ، ٢/٠٠٠/ ، المجموع ، للنووي ، ٢/٧هــ ٨٣ ، مغني المحتماج ، للشربيني ، ٢/١٤-٤٦١ ، المبسوط ، للسرخسي ، ١٦٤/٤ ، الهداية ، للمرغيناني ، ١٣٤/١

<sup>=</sup> حاشية الدّسوقي على الشرح الكبير ، 7/7 - 7 ، مختصر المزني ، 9 0.77 ، المجموع ، للنووي ، 9 1.77 ، العدّة ، لأبي يعلى ، 9 1.77 ، المغني ، لابن قدامة ، 9 1.77 . الإنصاف ، للمرداوي ، 9 1.57 ، كشاف القناع ، للبهوتي ، 9 1.57 .

<sup>(</sup>١) في (أ): غير معيّن .

<sup>(</sup>٢) في ( ب ): نوعان .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) .

<sup>(؛)</sup> جمع نَهَار ، قال الأزهري : { لا يُجمع } ، وقال ابن فــارس : { يقولــون إنّ النّهــارَ يُجمع على نُهُر } ، وكذا أفاد الفيومي في "المصباح المنير" ، وشاهده :

والدُّليلُ على ما قلنا من عدمِ التعيّن في السّنةِ الأولى مســـاًلتان:

إحداهما: بقاءُ وقت الأداء [٥٦/د] فإنّه لو كانت السّنةُ الأولى متعيّنةً لصارَ بالتأخير مفوِّتاً لا مؤدِّياً .

والثانية: صِحَّةُ أَدَاءِ النَّفْلِ فِي السِّسِنَةِ الأُولَى ، مَعَ أَنَّهُ لَمْ يُشْرَعُ فِي السَّنَةِ الأُولَى ، مَعَ أَنَّهُ لَمْ يُشْرَعُ فِي السَّنَةِ الأُولَى ، مَعْ أَنَّهُ لَمْ يَاللَّهُ هَذَهُ لَمْ لَا يَقِيَ السَّنَةُ الوَاحَدَةُ إِلاَّ حَجُّ وَاحَدُ ، وَلَوْ تَعَيِّنَ لَلْفُرُ ضِ لَا يَاللَّهُ مَا يَا لَيْفُلُ ) (١) مشروعاً كما في شهر رمضان .

ولأبي يوسف ـ رحمه الله ـ : أنّ الخطابَ بأداءِ الحجِّ توجّه عليه في أشهُرِ الحجِّ من السّنة الأولى ، لأنّه وقت تعيّن للأداء ، فيجبُ عليه الأداء ، ويأثَمُ بالتأخير ، كتأخير الصّلاةِ عن وقتها .

وقولنا: إنّ الخطابَ توجّه عليه ، لاخلاف فيه ، وكذلك قولنا: إنّها وقتُه [٧٦/أ] لاخلاف فيه أيضاً ، حتى صحَّ أداء الفرْضِ فيها ، وأما قولنا: إنّه تعيّن ؛ فلأنّ انعدامَ صَفة التعيّن(٢) لوجودِ المزاحم ، ولم يوجدُ المزاحم لا تحقيقاً ولا تقديراً ، لأنّه لم يُدرك السّنة الثانية حقيقة ، وطَرْقُ الموْتِ في السّنة الثانية غيرُ نادر ، بخلاف إدراكِ أيامٍ أُخر في قضاءِ رمضان ، لأنّ اليوم منها وإنْ فات(٢) ، لكنّ الحياة إلى اليومِ الثاني راجحة ، لأنّ الفحاة نادرة في المنايا ، فألحِقت بالعدمِ حكماً ، فتمكّنت المزاحمة فيه تقديراً ، فاستوت الأيام كلّها ، فصاركانّه أدركها جملةً حكماً ، فخيّر بينها ، ولا يتعيّن أوّلها للمزاحمة

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) في (أ) و (ج): التعيين .

<sup>(</sup>٣) في ( ب ): وإن مات .

الحكمية ، فلذلك لم يأثم بتأخيرِ القضّاءِ عن اليومِ الأوّل ، بلُ بتفويتِ القضاء عن الأيام كلِّها ، وذلك بالموْتِ قبل القضاء .

ولا يقال : جانبُ الحياةِ ترجّحَ بالاستصحاب ! لأنّا نقول : جانبُ فوْت المزاحمِ ترجّحَ بالاستصحاب ، فكان معارضاً بمثله ، فلم يسْلَم الدّليل ، أوْ نقول : الأخْذُ بما ذكرنا أوْلى ؛ لأنّه أخذُ بما هو الأحوطُ في العبادة (١) .

قوله: { وظهر ذلك في حق المأثم لأغير } أي وظهَر تعيّن الأداء في العام الأوّل في حقّ إنه لو أخّر عن العلم الأوّل العام الأوّل في حقّ إنه لو أخّر عن العلم الأوّل يكون قضاءً ، ولا في حقّ أنّه ينفي شرعيّة النّفل ، بخلاف صوْم شهر رمضان

<sup>(</sup>١) أنظر هذه المسألة وتفصيل الأقوال فيها ، وأدلة كل قول في :

تقويم الأدلة (  $77 - \psi$  ) ( 77 - i ) ، أصصول البزدوي مع الكشف ، 178 - 1 ، أصول السرخسي ، 177 - 27 + 1 ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، 177 - 177 - 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 ) المحصول ، للرازي ، <math>177 - 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 177 + 1

<sup>(</sup>٢) أمّا لو أخر حتى مات ، فالقائلون بأنّ الأمر للتراخي إختلفوا في تأثيمه ، فمنهم من قال : لا يعصي مطلقاً ؛ لأنّ فرض الحج العُمُر ، والسنين كلها في احتمال الحياة والممات سواء ، فلما جاز له التأخير في العام الأول حاز له في الأخير ، ومنهم من قال : يعصي بتأخيره عن وقت يظنّ فوته بعده ، ومنهم من قال : جاز له التأخير بشرط سلامة العاقبة ، فإنْ ظنّ الهلاك لم يبح له التأخير ، ونقل عن الشّافعي أنه أباح التأخير للشّاب الصّحيح دون الشيخ والمريض ، ومنهم من قال : إنْ عزم على الفعل فلا إنْم ، وإلا فلا .

أنظر المراجع السّابقة إضافةً إلى: المستصفى ، للغزالي ، ٧٠/١-٧١ ، الإحكام ، للآمدي ، ١٤٤-٨٢/١ . العضد على ابن الحاجب ، ٢٤٤-٢٤٣/١ .

فإنّه تثبت في حقّه هذه الأحكام من الإثْمِ بالتأخيرِ إذا كان بغير عُذْر ، وبالقضاءِ عند فوْتِه ، ونفْي (١) شرعيّةِ النّفلِ عند وقْتِه ، لأنّ التعيّن هناك ثبت مطلقاً ، فظهَرَ أثَرُ التعيّن في حقّ هذه الأحكام .

وأما تعينُ وجُوبُ الحجِّ في العامِ الأوّلِ ؛ فلضـــرورةِ أنْ لايفوته الحجّ لأنّ إدْراكَ [٣٦/ج] العامَ النّاني مشكوكٌ فيه ، فكان العامُ الأوّلُ في حقّه بمنزلةِ وقْتِ الصّلاةِ إذا ضاقَ ( الوقت )(٢) وأنّه لاينْفِي صلاةَ النّفلِ وإنْ ضاقَ الوقت ، فكذلك ههنا ، هذا التعيّن لا ينفي حجّ النّفل .

ثمّ ورَدَ على هذا التقديرِ إشكالٌ وهو : أنّه لو كان العامُ الأوّلُ في حقّه . بمنزلةِ تضيّقِ وقتِ الصّلاةِ لما وقَعَ عند إطلاقِ النيّةِ عنْ حجّةِ الإسلامِ بأن قال : اللهمّ إني أُريد الحجّ فيسّره لي ، كما لايقَعُ عنْ فرْضِ الوقتِ في الصّلاةِ الطلاق النيّةِ وإنْ تضيَّق الوقت !

وأجابَ عن هذا الإشكال بقوله: { وجوازه عند الإطلاق } إلى آخره وبيانُ الجواب: هو أنّ الصّلاة إنما لم تتأدّ بمطلق النيّة ؛ لأنّ في ذلك الوقت صلوات مشروعة ، ولم يكن بعضها أوْلى منْ بعضٍ شرعاً ‹‹› ، فأمّا فرْضُ الوقتِ في باب الحجّ فمتعيّنُ بدلالةِ حَالِ المؤدِّي وبالعُرفِ أيضاً ؛ لأنّا لا نجيد في العُسرفِ منْ يتكلّف لحجّ بيت الله مع المتاعبِ الشّديدة ، والمهالك الصّعبة في العُسرفِ منْ يتكلّف لحجّ بيت الله مع المتاعبِ الشّديدة ، والمهالك الصّعبة عليه الفرضُ بالعُرفِ إنصرف مطلقُ تسمية الحجّ إلى الفرض بدلالة حَالِ المؤدِّي ، وبدلالة العُرف ، كما إذا

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : وبقى .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ) .

<sup>(</sup>٣) في (أ) زيادة بعد هذا وهي قوله: بل الشرع قدّم القضاء .

باعَ شيئاً بدراهمَ إنصرف المطلقُ إلى غالبِ نقْدِ البلدِ وإنْ كان في البلـدِ سائر النّقــــود .

فأمّا إذا نوك النّفلَ فقد جاء صريحٌ يخالف الدِّلالة فيصح ؛ لأنّ عملَ الدِّلالة أبداً إنما يكون عند انعدامِ صريحٍ يخالفُه ، وكذلك لو اشترى شيئاً وصرّح باشتراطِ نقْدٍ آخرَ يسقطُ اعتبارُ دلالة العُرفِ(١) بغالب نقْدِ البلد ، وينعقدُ العقْدُ بما صرّحَ به(١) .

<sup>(</sup>١) في (د): الصّرف.

<sup>(</sup>٢) أنظر: الأسرار، للدبّوسي ( ٧٩ ـ ب)، التقويم له ( ٣٣ ـ ب)، أصـــول الـبزدوي مع الكشف، ٢/١ ٢-١٥٤، أصول السرخسي، ٢/١٤ ٤٤، كشف الأسرار شرح المنــار، للنسفي، ٢/١٣١ ـ ١٣٧٠ .

# 

وهو نوعان: أداء وهو: تسليم عين الواجب بسببه إلى مستحقه ، وقضاء وهو إسقاط الواجب بمثل من عنده وهو حقه ] .

لما فرغ من أحكام الموجب \_ وهو الأمْرُ \_ شـــرَعَ في أحكام أثره \_ وهو الأمْرُ \_ شــرَعَ في أحكام أثره \_ وهو الواجب \_ . إعلمْ بأنّ الواجبَ بالأمرِ ينقسم اثني(١) عشر قسماً ، إذْ هو في القسمة الأولى :

### \_ أداءٌ \_ وقضاءً

فالأداءُ ثلاثـــة : [١] أداءً كامل .

[ ٢ ] وأداءً قاصر .

[ ٣] وأداءٌ يشبه القضاء .

والقضاءُ أيضاً ثلاثة : [ ١ ] قضاءٌ بمثلِ معقول .

[ ٢ ] وقضاءً بمثل غير معقول .

[ ٣] وقضاءٌ هو بمعنى الأداء .

وهذه الأقسامُ السّتة كما تجري في حقوق الله تعالى تجري في حقوق الله تعالى تجري في حقوق العباد ، فصارت الجملة [٤٨/ب] اثني عشر قسماً ، ويدخل فيها أيضاً أربعة أقسامٍ أخرى ؛ لأنّ القضاءَ يتنوّعُ إلى نوعين أيضاً :

<sup>(</sup>١) في (ب): إننا.

### \_ كامل . \_ وقاصر .

فيجيئان في حقوق الله تعالى وحقوق العباد ، فكانت الجملة حينئذٍ ستّة عشر قسماً (١) \_ على مايجئ تقسيماته مفصلةً \_ (٢) .

قــوله: { وهو تسليم عين الواجب بسببه إلى مستحقه } (٣) ، قـال الله تعـــالى : ﴿ إِنَّ الله يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الأَمَانَاتِ

وبعضهم لم يشترط هذا الشرط وهو كون الأداء ما فُعل أولاً فالأداء عندهم اسم لما وقع في الوقت مطلقاً مسبوقاً كان أو سابقاً أو منفرداً ، سواء فعله مرة أخرى قبل ذلك أم لا فالإعـــادة عندهم قسماً من أقسام الأداء لاقسيماً له ، قال ابن السبكي والزركشي : { هو الصواب ، وإنما ظن من قال بالمقالة الأولى أن هذا مراد الإمام في "المحصول" حينما قال : إن فعل ذلك ثانياً سمي إعادةً ، فظن صاحب "الحاصل" و "التحصيل" أن هذا محصص للإطلاق المتقدم فقيداه ، وتبعهما البيضاوي ، وليس لهم مساعد من إطلاقات الفقهاء ولا من كلام الأصوليين }

وعلى هـــــذا ، فالعبادة إن أوقعها المكلّف في الوقــت صحيحة فهو أداءٌ بالاتفاق ، وإن كان فيها نوع خلل \_ والمراد بالمختلّ ما فقد شرطاً أو ركنـاً \_ فأدّاها ثانية فإعادة على القـــول الأول ، وأداءٌ على القــول الثاني ، قال ابن السبكي : { فبين الأداء والإعادة عمومٌ وخصوصٌ من وجه ، فينفرد الأداء في الفعل الأول ، وتنفرد الإعادة فيما إذا قضى صلاة فأفسدها ثمّ أعادها ، ويجتمعان في الصلاة الثانية في الوقت على ما اخترناه } .

أمّا الحنفي قلا يوجد عندهم النوع الثاني وهو مايسميه عامة المتكلمين بالإعدة ، وعلّل ذلك الشّيخ عبدالعزيز البخاري بأنّ العبادة : { إِنْ كَانت واحبة بأن وقع الفعل الأول فاسداً بأن ترك القراءة أو ركناً آخر من الصلاة مثلاً ،

<sup>(</sup>١) أنظر هذا التقسيم في : التلويح على التوضيح ، للتفتازاني ، ١٦٦/١ .

<sup>(</sup>٢) أنظر ص (٥٩١) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) هذا هو تعريف الأداء عند الحنفية ، أما المتكلمون من الأصوليين فالأداء عندهم هو : الإتيان بالعبادة في وقتها المقدَّر لها على وجهها الصحيح شرعاً أولاً .

إلى أهْلِهَا ﴾(١) ، "الباء" (في )(١) { بسببه } يتعلّقُ بلفْظِ { الواجب } لا بلفْظِ { التسليم } أي (تسليم عين الواجب )(٣) الذي وجبَ بسببِ ذلك الواجب ، وقوله : { إلى } يتعلّق بـ { التسليم } أي التسليم إلى مستحِقٌ عين الواجب .

<sup>= =</sup> فهي داخلةٌ في الأداءِ أو القضاءِ ؛ لأنّ الفعل الأول لما فسد أخذ حكم العدم شرعاً ويكون الاعتبار للثاني ، فيكون أداءً إن وقع في الوقت ، وقضاءً إن وقع خارج الوقت } .

وبناءً على ذلك ، فأقسام الواجب عند عامة الأصوليين ثلاثة : أداءٌ و إعادةٌ و قضاءٌ ، وعند الحنفية قسمان فقط : أداءٌ و قضاءٌ .

أنظر تفصيل أقوال العلماء في هذه المسألة في : التقويم (  $12 - 1 - \psi$  ) ، أصول الشاشي ، ص 127 ، أصول السرحسي ، 127 ، الميزان ، للسمرقندي ، ص 17-27 ، كشف الأسرار ، للبخاري ، 100/1-100 ، شرح اللمع ، للشيرازي ، 100/1 ، المستصفى ، للغزالي ، 100/1 المجصول ، للرازي ، 100/1 ، الإحكام ، للآمدي ، 100/1 ، التحصيل ، للأرمدي ، 100/1 ، العضد على ابن الحاجب ، 100/1 ، 100/1 ، الإبهاج ، لابن السبكي ، 100/1 ، 100/1 ، البحر المحيط ، للزركشي ، 100/1 ، التلويح على التوضيح ، للتفتازاني ، 100/1 ، 100/1 ، شرح الكوكب المنير ، 100/1 ، فواتح الرحموت ، 100/1 .

<sup>(</sup>١) الآية ( ٥٨ ) من سورة النّساء .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (١) .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ).

(۲) لم أستطع الوقوف عليه بهذا اللّفظ ، وأقربُ ما وجدت إليه ما أخرجه الإمام أهمد في "مسنده" عن جابر بن عبدا لله عنهما لله عنهما ـ قال : قال رسول الله عنهما . ﴿ غفر الله لل مسنده " عن جابر بن عبدا لله عنها إذا اشترى سهلاً إذا قضى سهلاً إذا اقتضى ﴿ ٣٤٠/٣ . وأخرجه الطبراني في "الصغير" والشّهاب القضاعي بلفظ : ﴿ رحم الله عبداً سمحاً قاضياً سمحاً مقتضياً ﴾ ، أنظر : المعجم الصغير للطبراني ، ص ٢٥٣(٣٦٣) ، مسند الشهاب ،

وأخوج البخاري وابن ماجة والبيهقي عن حابر بلفظ : ﴿ رحم الله عبداً سمحاً إذا باع سمحاً إذا اشترى سمحاً إذا اقتضى ﴾ أنظر : صحيح البخاري ، كتاب البيوع ، باب السهولة والسماح في الشراء والبيع ، ٢/٧٠٠/٣١-٧٣١() ، سنن ابن ماجة ، كتاب التحارات ، باب السماحة في البيع ، ٢/٢٤٧(٢٠٢) ، شعب الإيمان للبيهقي ، الباب السابع والخمسون في حُسن الخُلق ، فصل في لين الجانب ، ٦/٩٦٢(١٢٨) ، قال السيوطي في "الجامع الصغير" : ﴿ صحيح } أنظر : فيض القدير ، ٢/٢٤(٤٣٤٤) ، وأخوج الترمذي نحوه عن أبي هريرة ﴿ صحيح } أنظر : كتاب البيوع ، ٣/٩٠٦(١٣١) .

<sup>(</sup>١) هذا تعريف القضاء ، وقيل : هو فعلُ الواجب خارج الوقت المقدّر له شرعاً استدراكاً لما سبق له من الوجوب مطلقاً .

ويظهر هذان (١) في الغصب ، فإنّه إذا ردَّ عيْنَ المغصوب تسليمُ نفس الواحبِ عليه بسببِ الغصب ، وردُّ المثلِ بعد هلاكِ المغصوب إسقاطُ لذلك الواحب بالمثل من مال نفسه \_ الذي هو حقَّه \_ .

ثمّ تسليم العين في الأفعال المؤقتة إنما يكون عند قيام وقتها ؟ لأنه أدّاها كما وجبت ، كما في تسليم العين في الغصب ، فكان أداءً ، فأمّا إذا فات وقتها فلم تبق كما وجبت ولكنّ الذي (٢) وجب إذا كان عنده مثلٌ كالصّلاة للصلاة ، والصوم للصوم ، كان قضاءً باعتبار أنه لم يبق عينه ، وإنما أسقط ذلك الواجب بشئ يماثله (٢).

<sup>(</sup>١) أي الأداء والقضاء .

<sup>(</sup>٢) في (د): للذي .

<sup>(</sup>٣) ذهب الحنفية إلى أنّ الأفعال المؤقتة كالصلاة والصــــوم ، وكذلك غير المؤقتـة كالإيمـان والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد والزكوات والكفارات والنذور المطلقـة وغيرهـا من الأفعال توصف بالأداء شرعاً إذا أتى بها المكلّف على وجهها .

وذهب عامة المتكلمين من الأصوليين إلى أنّ الأفعال إذا لم يكن الوقت فيها مقصوداً ، ففعلُ العبادة لايوصف بأداء ولا قضاء ، يقول المحقق التفتازاني : { لا نزاع في أنّ إطلاق الأداء والقضاء بحسب اللغة على الإتيان بالمؤقّتات وغيرها ، مثل أداء الزكاة والأمانة وقضاء الحقوق وقضاء الحجّ والإتيان ثانياً بعد فساد الأول ونحو ذلك ، وأما بحسب اصطلاح الفقهاء فعند أصحاب الشافعي في المنتصان بالعبادات المؤقّتة ، ولا يُتصصور الأداء إلاّ فيما يُتصور فيه القضاء } .

أتظر: التلويح على التوضيح ، ١٦٠/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٣٦/١ ، الإبهاج ، لابن السبكي ، ٧٤/١ ـ ٧٥ ، البحر المحيط ، ٣٣٢/١ ٣٣٣ ، ، شرح الكوكب المنير ، ٣٦٣١ ، فواتح الرحموت ، ٨٦/١ .

ثمّ قد تُستعمل إحدى العبارتين في الأخرى ، قال الله تعالى : ﴿ فإذا قُضيَتِ الصَّلاةُ ﴾ (١) أي أُدِّيت ؛ لأنّ صلاة الجمعة لا تُقضى ، ويقال : فلانّ أدّى ماعليه من الدّين ، أي قضَى ؛ لأنّ الديون تُقضى بأمثالها لا بأعيانها ، لأنه لا يُتصوّر قضاء عين الدين ، لأنّ الدّين [٢٨/أ] عبارةٌ عن : وصفٍ شرعي في الذمّة يظهر أثره عند المطالبة ، وما يؤدّيه المديون أعيانٌ وجواهر ، والجواهر لاتكون عين الأوصاف ، بل هو مثلٌ له مآلاً من حيث المالية ، وإن لم تكن مثلاً له حالاً (١) .

قوله: { وهو حقه } أي ذلك المشل حقّ المأمور أو المؤدّي ، أي هو ينتفع به من غير وجوبٍ عليه في ذلك ، كالنّفل ، حتى إذا لم يكن له مثل عنده يسقط إذا عجز عن تسليم عين الواجب ، ولهذا قلنا : من فاتته صلاة من أيّام التّكبير فقضاها بعد أيام التكبير لم يُكبِّر عقيبها ؛ لأنّ الجهر بالتكبير دبر الصلاة غير مشروع للعبد في غير أيام التكبير ، بل هو منهيٌّ عنه لكونه بدعة ، كذا ذكره شمس الأئمة السرخسي - رحمه الله - في "أصوله" (٢) .

<sup>(</sup>١) الآية (١٠) من سورة الجُمُعة

<sup>(</sup>٢) أنظر: شرح اللمع ، للشيرازي ، ٢٥٤/١ ، أصول السرخسي ، ١٥٤١ ، كشف الأسرار للبخاري ، ١٣٧/١ البحر المحيط ، ٣٣٦/١ .

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسي ، ٤٦/١ .

وانظر أيضاً: الجامع الكبير ، للإمام محمد بن الحسن ، ص ١٣ ، مختصر اختلاف العلماء ، للحصّاص ، ٣٢٤/١ ، المبسوط ، للسرخسي ، ٩٧/٢ .

ولا يلزم عليهم النّفل ، لأنّ النفل وإن لم يكن مضموناً بالترك ، إلاّ أنه بالشروع صار ملحقاً بالواحب ، فإذا شرع في نفلٍ ثمّ أفسده وجب عليه قضاؤه لذلك السّبب ، لا لكونه نفلاً أنظر : كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٦١/١ ، التلويح على التوضيح ، للتفتازاني ، ١٦١/١ .

## [ القضاءُ هلْ يجبُ بأمر جديد ؟ ]

[ واختلف المشايخ في أنّ القضاء يجب بنص مقصود أم بالسبب الذي يوجب الأداء ؟

قال عامتهم: بأنه يجب بذلك السبب ؛ لأن بقاء أصل الواجب للقدرة على مثل من عنده قربة ، وسقوط فضل الوقت لا إلى مثل وضمان للعجز ، أمر معقول في المنصوص عليه ، وهو قضاء الصوم والصلاة ، فيتعدى إلى المنذورات المتعينة من الصلاة والصيام والاعتكاف .

وفيما إذا نذر أن يعتكف شهر رمضان فصام ولم يعتكف إنما وجب القضاء بصوم مقصود ؛ لأنه لما انفصل الاعتكاف عن صوم الوقت عاد شرطه إلى الكمال الأصلي ، لا لأن القضاء وجب بسبب آخر ] .

قوله: { واختلف المشايخ في أن القضاء [ ٧٥/د ] يجب بنص مقصود أم بالسبب الذي يوجب الأداء ؟ قال عامتهم: بأنه يجب بذلك السبب } يحتاجُ في هذا إلى زيادة كشف وبيان لزيادة غموضه، وهـي : أنّه ذكر أوّلاً لفظ { النب } ثمّ لفظ { السبب } ثانياً وثالثاً ، و" السبب غير " النص" .

هو الكتابُ أو السُّنة ، وهو غير موجب نفْسَ الوجوبِ ابتداءً على الحقيقةِ في شئ ، وإنما الوجوبُ بإيجابِ الله تعالى ، وإيجابُ الله تعالى غيبٌ عنّا ، فأقامَ الله تعالى برأفتِه القديمة ، ورحمتِه العميمة ، الأسبابَ الظّاهرةَ من حِدَثِ (١) العَالَم ، ودُلوكِ الشّمس ، ومِلْكِ النّصاب ، في حقّ وجوب الإيمان

<sup>(</sup>١) في ( د ): حيث .

والصّلاةِ والزّكاة ، مقامَ إيجابِه الغينيّ ، تيسيراً على العباد \_ على ما يجئ في أسباب المشروعات (١) \_ ، ولكن بالنصّ يُعلم أنّ ذاك سبب له ، أي علّة وجوبِه في حقّ العباد ، فكان المسيراد من " السبب" \_ الذي ذُكر ههنا غير مرّة \_ " العلّة " ؛ لأنّ السبب الحقيقيّ لا يُضافُ إليه الحكم \_ على ما يجئ في بيان السبب والعلّة إنْ شاء الله \_ (٢) .

وبهذا يُعلم أنّ معنى قوله: { في أن القضاء يجب بنص مقصود } أي بسببٍ مقصود ، ولكنّ النصَّ المقصود يُقرِّرُ ويُعلِمُ أنّ القضاء بسببٍ مقصود ، فأضاف الوجوبَ إلى النصِّ باعتبار تقريره وإعلامه بأنّ السبب كذا لهذا ، وكذا لهذا ، لا لأنّ السبب الحقيقي هو النصّ .

أوْ لأنّ الحكمَ لما ثبت بسببه [٣٦/ج] وطُولب بالنصِّ أداؤه ، قامَ النصُّ مقامَ السبب ، فأطلقَ اسْمَ " النصِّ " على " السبب " لذلك ، وهذا كما يقال : إنّ وجوبَ الصّلاةِ والزّكاةِ ( ثبت )(٢) بقوله تعالى : ﴿ أَقِيمُوا الصَّلاةَ وَءاتُوا الزَّكَاة ﴾ وهذا تساهلٌ وتحوّزٌ في اللّفظ ، بلْ وجوبُهما بدلوكِ الشّمسِ وملْكِ النصاب ، وهذا النصُّ مُطالبُه لما ثبت على الذمّة بسببه (١٠) كثمن يجبُ على ذمّة المشتري بسببه \_ وهو الشّراء \_ ، ثمّ يُطالَبُ بأداءِ ما وجبَ عليه بالشّراءِ السّابق ، وكذا تجوّز الإمام شمس الأئمة السرخسي \_ رحمه الله \_ في "أصوله" بقوله : { عرفنا أنّ الوحوب َ أي وجوبُ القضاءِ \_ بدليلٍ الله \_ في "أصوله" بقوله : { عرفنا أنّ الوحوب َ أي وجوبُ القضاءِ \_ بدليلٍ

<sup>(</sup>١) ص ( ٧٣٩ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) ص ( ١٢٧٥ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (د).

<sup>(</sup>١) هكذا في جميع النسخ ، والمعنى هو : أنّ هذا النصّ هو الطّالب لما ثبت في الذمّة بسببه .

مبتدأً وهو قوله تعالى : ﴿ فَعِدَّةً مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرِ ﴾ } (١) أي أنّ وجوبَ القضاء بسببٍ مبتدأً [٥٨/ب] \_ وهو التفويت \_ غـــير سبب الأداء \_ وهو شهودُ الشهر \_ ، ولكن لما عُلم شرعيّةُ وجوب القضاء بنصِّ مبتدأٍ أضاف الوجوب إليه ، والدّليلُ على هذا ما ذكره شمس الأئمّة بعــد هـذا بـورَق \_ في مسألة الإعتكاف \_ فقال : { لأنّ وجوبَ القضاء بدليلٍ آخرَ وهـو تفويتُ الواجبِ في الوقتِ عند مُضيّه } (٢) ، وقد صرّح الإمام الأرْسَابندي (٢) \_ رحمه الله \_ في العتصر التقويم" (١) على هذا فقال : { ثمّ اختلفوا في أنّ القضاء يجبُ بالسّببِ الذي يجبُ به الأداءُ أمْ بسببٍ على حِدةٍ ؟ } .

وأمّا المخالفون فهم العراقيون فيما ذكر الإمام شمس الأئمّة السرخسي - رحمه الله -، ( والشّافعي - رحمه الله - وأصحابه فيما ذكر الإمام الأرْسَابندي - رحمهم الله -)(٥) ، وتفريعُ المسائل على هذا الخلاف دليلٌ على صحّة ماذكره الإمام الأرْسَابندي - رحمه الله - .

فالحاصـــل، أنّ شرعيّة القضاء في غير المنصوص عليه \_ أعين بالمنصوص عليه لل أن شرعيّة القضاء في غير المنصوص عليه الصّلاة والصّوم \_ هل يتوقّف إلى ورود نص ّ آخر مقصود لإعلام(١) سبب آخر سوى سبب الأداء ليُعلم به شرعيّة القضاء ؟ أمْ سبب

<sup>(</sup>١) أصول السرخسي ، ١/٥٤ .

<sup>(</sup>٢) أصول السرخسي ، ١/٧٤ .

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته ص ( ٩٧ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>١) سبق التعريف بهذا الكتاب في القسم الدّراسي ص (١٢١) .

<sup>(°)</sup> ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>١) في ( ج ): لا إعلام .

#### وجوب ( الأداء )(١) كافٍ لبقاء الوجوب في القضاء (١) ؟

(١) ساقطة من ( ب ) .

أنّ الواجب بالأمر لايخلو من إحدى حالتين:

<u>الحالة الأولى</u>: أنْ يكون الأمرُ مطلقاً عن الوقت غير مقيّدٍ به ، كما لوقال قائل: (إفعل) ، فإذا لم يفعل المكلّف ما أمر به في الزّمانِ الأوّل هل تقتضي هذه اللفظة فعل المأمور به فيما بعد ، أم يحتاج إلى دليلِ آخر ؟

الحالة الثانية : أنْ يكون الأمرُ مقيداً بالوقت ، كأن يقول : إفعل كذا في يوم كذا ، فلم يفعل في ذلك الوقت ، فهذه مسألةُ الباب ، وهي المقصودة عند الإطلاق ، واختلف فيها على قولين : القول الأول : أنّ القضاء إنما يجبُ بالأمْرِ الأوّل ، ولا يحتاجُ إلى أمْرٍ حديد ، وبه قالت الحنابلة وبعضُ أصحاب الشافعي وعامّةُ أصحاب الحديث ، وهواختيار القاضي الإمام أبي زيدٍ الدبوسي وشمس الأئمة السرخسي وفخرالإسلام البزدوي ، ونسسبه شمس الأئمة إلى أكثر الحنفية ، أمّا التاج السبكي من الشافعية فقد نسسب هذا القول إلى الجصاص من الحنفية وإلى الشيخ أبي إسحاق الشيرازي من الشافعية ـ وهو خلاف مافي كتبهم \_ .

القول الثاني: أنّه لا يجبُ إلاّ بأمْرٍ حسديدٍ ، وهو مذهب المالكية وعامة أصحاب الشافعي ، وهو مذهب العراقيين من أصحاب أبي حنيفة وبه أخذ أبو يوسف ، واختساره منهم أبو بكر الحصاص وصدْر الإسلام أبو اليُسر والأسمندي وقال : { هو المختار ، وهو اللاّئق بفروع أصحابنا } ، وبه قال الشيخ أبو إسحاق الشيرازي وإمام الحرمين وابن بَرْهان والغزالي والإمام الفحر الرازي والآمدي ، واختساره من الحنابلة الكلوذاني وابن تيمية .

<sup>(</sup>٢) وهي ما تُعرف بمسألة : هل القضاءُ يجبُ بأمْرٍ جديدٍ أمْ يُكتفى فيه بالأمْرِ الأوّل ؟ وأكثر العلماء يذكر هذه المسألة مجملةً من غير تفصيل ، وتفصيل القول فيها :

عنصدانا: سببُ وجوبُ الأداءِ كافٍ لبقاءِ الوجوبِ في القضاء، استدلالاً بمعنى النصّ الذي ورَدَ في شرعيّة قضاء الصّومِ والصّلاة \_ على ما نبيّن \_ ، وعند المخالف: لابدّ منْ سببِ آخَرَ مقصود .

ثمّ الحجّةُ للمخالف هي: أنّ الواجبَ بالأمرِ أداءُ العبادة ، ولا مدخل للرّأي في معرفةِ كيفيّاتِ العبادةِ وكميّاتها ، إذْ العقلُ وإنْ عرفَ إجمالاً ببأنّ شُكرَ المنعِمِ حسنٌ وكُفرانَه قبيح ، وأدركَ أنّ التعظيمَ للله تعالى حسنٌ وترْكَه قبيح ، ولكنْ لم يُدرك أنّ التعظيمَ وشُكرَ المنعِم بماذا يقع ؟ وإذا كان كذلك فلامرُ إذا ورَدَ مقيّداً بوقتٍ ، كان كون المأمورِ به عبادةً مقيّداً بذلك الوقت أيضاً (١) ، إذْ الإجماعُ منعقدٌ على أنّ أداءها في الوقتِ أفضلُ من القضاءِ في غيره ؛ لأنّه ذهب فضلُ الوقت ، ألا تسرى إلى قوله والله الموقة على أنّ فاته صومُ غيره ؛ لأنّه ذهب فضلُ الوقت ، ألا تسرى إلى قوله والله على الله قاته صومُ

(١) العبارة هكذا في جميع النسخ .

<sup>= =</sup>  أنظر : أصول الجصّاص ، ٢/٦٦١ ، التقويم (  $73 - \psi$  ) ، أصول السرخسي ، 1/03-53 ، الميزان ، للسمرقندي ، ص ، 77-77 ، بذل النّظر ، للأسمندي ، ص ، 11-10 كشف الأسرار ، للبخاري ، 1700 ، 1700 ، المعتمد ، لأبيي الحسين البصري ، 1700 ، 1700 ، 1700 ، المرحان ، للبحي ، ص ، 1000 ، شرح تنقيح الفصول ، للقرافي ، ص 1100 ، شرح اللّمع للشيرازي ، 1000 ، البرهان ، للجوييني ، 1000 ، المستصفى ، للغزالي ، 1000 ، 1100 ، 1100 ، المرحول ، للرازي ، 1100 ، 1100 ، 1100 ، الحصول ، للرازي ، 1100 ، 1100 ، 1100 ، الحصول ، للرازي ، 1100 ، 1100 ، 1100 ، الحصول ، للرازي ، 1100 ، 1100 ، 1100 ، الحصول ، للرازي ، 1100 ، العالم مع نزهة الخاطر ، 1100 ، المسوّدة ، لآل تيمية ، ص 1100 ، إرشاد الفحول ، ص ، 1100 ، 1100 .

( يومٍ )(١) من رمضان لم يقضِهِ صِيامُ الدّهر كلّه ١٤٠٥) ، والضّمانُ يعتمدُ المماثلة .

فبهذا يتبّن أنّ قوله تعالى : ﴿ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَر ﴿ (٣) فِي حقّ قضاءِ الصّوم وقوله عِلْمَا اللهِ الله

سنن الترمذي ، كتاب الصوم ، باب ما جاء في الإفطار متعمّــداً ، ١٠/٣ ( ٧٢٣) وقــال : { لا نعرفه إلاّ من هذا الوجه } ، سنن الدارقطني ، كتاب الصوم ، ٢١٢-٢١١ ، سنن الدارمي ، كتاب الصوم ، ٢١٢-٢١١) ، وحسّنه السيوطي في كتاب الصّوم ، باب من أفطر يوماً من رمضان متعمداً ، ١٨/٢ (١٧١٤) ، وحسّنه السيوطي في "الجامع الصغير" ٢/٧-٧٧-٨٤ (٨٤٩٢) .

وبالفاظ متقاربة أخرجه الإمام أهمد في "مسنده" ٢٨٦/٢ ، ٤٤١ ، ٤٥٨ ، ٤٧٠ ، وأبو داود في "سننه" في كتاب الصوم ، باب التغليظ فيمن أفطر متعمداً ، ٢٨٨/٢ ٩٨٩ (٢٣٩٦) ، وابن ماجة في "سننه" في كتاب الصوم باب ما جاء في كفارة من أفطر يوماً من رمضان ، ٢٣٩٦ (١٦٧٢) ، وابن خريمة في "صحيحه" ٢٣٨/٣ ، والطبراني في "الكبير" (مضان ، ٢٥٠١ (١٦٧٢) ، والبيهقي في "الكبرى" ٤٢٨/٤ .

وذكره البخاري تعليقاً وقال : { ويذكر عن أبي هريرة رفْعُه } صحيح البخاري ، كتاب الصـــوم ، باب إذا جامع في رمضان ، ٦٨٣/٢ ، ونقل الترمذي عن البخاري قوله : { أبو المطوِّس إسمه يزيد بن المطوِّس ، ولا أعرف له غير هذا الحديث } .

 <sup>(</sup>١) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٢) لم أحده بهذآ اللفظ ، وأقربُ ما وحدتُ إليه ما أخرجه الترمذي والدارقطني والدارمي عن أبي المطوِّس عن أبيه عن أبي هريرة على عن النبيّ عَلَيْنًا أنّه قال : ﴿ مَنْ أَفَطَرَ يَوماً مَن رَمَضَانَ مَن غير رخصةٍ ولا مرض لم يقض عنه صيام الدّهر كلّه ﴾ .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ١٨٤ ) من سورة البقرة .

<sup>(\*)</sup> أخوجه الترمذي عن أبي قتادة صَلَيْتُه بلفظ : ﴿ إِذَا نَسِيَ أَحَدُكُم صَلَاةً أَو نَامَ عنها فليصلّها إِذَا ذَكَرَها ﴾ سنن الترمذي، كتاب الصلاة ، باب ما جاء في النوم عن الصلاة ، الم٣٤/١) والنسائي وابن ماجة ، كتاب الصلاة ، باب من نام عن الصلاة أو نسيها ، ٢٨٨/١(٢٩٨) ، والنسائي ===

في حقّ قضاء الصّلاة ، ورَدَا غير معقول المعنى (١) لإثبات ما ادّعينا [٣٠/أ] من أنّ وجوبَ القضاء لابدّ له من دليلٍ مبتدأٍ ، وهذا كمنْ استأجَر أجير وحدٍ (٢) في وقتٍ معلومٍ لعمل ، فمضَى ذلك الوقت ، لايلزمُه تسليم النّفسِ لإقامةِ العمل بحكم ذلك العقد ، وذلك لأنّ في التنصيصِ على الوقت إظهار فضيلة الوقت ، فإذا فات فإنما يفوت على وجهٍ لا يمكن تداركه ، فلا يجب القضاء لعبادةٍ ليس عند المؤدّي مثلها ، كنقصان تمكّن في الصّلة برك الاعتدال في الأركان ، لا يُضمن بشئ سوى الإثم .

والدّليلُ على هذا: ما أجمعنا فيمنْ نذَر أنْ يعتكف شهر رمضان فصام ولم يعتكف، ثمّ قضى اعتكافه في الرّمضان الثاني ، لا يجزيه عن المنذور ، ولو كان وجوبُ القضاء بما به وجبَ الأداء \_ وهو الأمرُ بالوفاء بالنّذر \_ لجاز ؛ لأنّ الثاني مثلُ الأوّل في أنّ شرْطَ الاعتكافِ هو الصّومُ الذي ثبت ضمناً فيهما جميعاً لا قصداً ، ولما لم يجزْ ، عُلم أنّ وجوب القضاء بدليل آخر ، وهو تفويتُ الواجبِ عن الوقت ، وهذا السّببُ يوجبُ الاعتكاف ديناً في ذمّته ، فالتحق باعتكاف وجب بالنّذر مطلقاً عن الوقت ، لأنّ التفويت لا يعين وقتاً دون وقت ، بلْ يوجبُ الطلق عن الوقت ، نا الوقت ، كالنّذر المطلق عن الوقت ، دون وقت ، بلْ يوجبُ الطلق عن الوقت ،

<sup>=</sup> والحديث المتفق عليه عن أنس بن مالك في الفظ : ﴿ مَنْ نَسِيَ صلاةً فليصلّها إذا ذكرها لا كفّارة لها إلاّ ذلك ﴾ صحيح البخاري ، كتاب مواقيت الصلاة ، باب من نسي صلاةً فليصلّ إذا ذكرها ، ١/٥/١(٥٧٢) ، صحيح مسلم ، كتاب المساجد ومواضع الصلاة ، باب قضاء الصلاة الفائتة ، ١/٤٧٤(٤٨٢) .

<sup>(</sup>١) العبارة هكذا وردت في جميع النسخ .

<sup>(</sup>٢) سبق التعريف به ص (٤٩٩ ) من هذا الكتاب .

بأنْ قال : للهِ عليّ أنْ أعتكفَ شهَراً ، وهناك لا يجوز في رمضان \_ لما قلنا \_ فكذلك ههناد ، .

وأكثر مشايخنا ـ رحمهم الله ـ على أنّ القضاء يجبُ بالسّببِ الذي يجبُ به الأداء عند فواته ؛ لأنّ الشّرعَ نصَّ على القضاء في الصّومِ والصّلاة ، وكان المعنى فيه معقولاً ، وذلك لأنّ الأداء كان مستَحقاً عليه في الوقت بسبب ، ومعلومٌ أنّ المستحقَّ به لا يسقطُ عن المستحقِّ عليه إلاّ بإسقاطِ المستحقّ ، أو بتسليمِ المستحقّ عليه ، ولم يوجد كلاهما ، فبقي عليه بعد خروج الوقت ، لأنّ لأنّ خروج الوقت ولم يسلم فقد ترك الامتثال ، وترك الامتثال لا يجوزُ أنْ يكون مسقِطاً للأداء الواجبِ في الوقت ، لأنّه إذا خرج الوقت ولم يسلم فقد ترك الامتثال ، وترك الامتثال لا يجوزُ أنْ يكون مُسقِطاً ، بل هو مقررٌ عليه قضاؤه فيما له قدرةً على إتيان مثلِه من عنده ، كما في حقوق العباد ، إذْ الوقت ليس هو المقصود ، بل المقصود هو العبادة ، ومعناها : العمل بخلافِ هوى النّفسِ تعظيماً للله تعالى [٨٦/ب] وذلك لا يختلف باختلاف الأوقات ، وإنما يسقط فضلُ الوقت باعتبارِ عجْزِه عن تحصيلِ تلك الفضيلة ، وهو معنى قوله : { للعجز } وما هو القصور ودُ وهو العبادة \_ مقدورٌ له ؛ لكون النّفلِ مشروعاً له من حنسِه ، فيبقى هو

<sup>(</sup>١) سيأتي بعد قليل استدلال السغناقي \_ رحمه الله \_ للمذهب الثاني \_ وهو أنّ القضاء يجببُ بالأمْرِ الأوّلِ لا بأمْرٍ حديد \_ بعين هذا الدّليل ، وسيجيب عن استدلال أصحاب هذا المذهب .

والقضاءُ بأمْرٍ حديد في هذه المسألة مرويٌّ عن أبي يوسف ــ رحمه الله ــ ولــه روايــةٌ أخرى بسقوط النّذر ولايجب عليه شئٌ في ذمته ، ويروى عن زُفر ــ رحمه الله ــ أنــه يجــوِّز قضاء الاعتكاف في الرّمضان الثاني .

أنظر: أصول السرخسي ، ٤٧/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٤٤/١ .

<sup>(</sup>٢) أي صاحب الحق .

مطالباً بإقامة مثل ما عليه ، فيسقُطُ الفضْ لُ (١) للعجز ، ولا يسقُطُ القضاءُ للقُدْرة عليه (٢) ، ألا ترلى أنّ غصْب المثليِّ يوجبُ المِثلَ صورةً ومعنى المقدرة عليه (٩٥/د] فإذا عجز عن تسليم الصورة تسقطُ هي عنه ؛ للعجز ، ويجبُ عليه ما هو المقصودُ وهو القيمة - ؛ لأنّ المقصود من الأموالِ ماليّتُها ، وهي تقوّم بالقيمة ، فرعايةُ المثليّة فيها ثابتة ، فتجبُ (هي ) (٣) عليه ؛ لقدرته عليه (١٠) ، فلما كان كذلك في حقوق العباد ففي حقوق الله تعالى أوْلى ؛ لأنّه أكرم ، كذا في "التقويم" (٥) .

فإذا عُقل هذا المعنى في المنصوص عليه وهو الصّلاة والصّوم على ماذكرنا على ماذكرنا على الفروع ، وهي الواجبات بالنّذر المؤقّت ماذكرنا عن الصّوم والصّلاة والاعتكاف ، وقسال شمس الأئمّة السرحسي وحمه الله : { وهذا أشبه بأصول علمائنا وحمهم الله في فإنّهم قالوا : لو أنّ قوماً فاتتهم صلاةً من صلوات اللّيل فقضوها بالنّهار بالجماعة ، جَهَر إمامُهم بالقراءة ، ولو فاتتهم صلاةً من صلوات النّهار فقضوها باللّيل ، لم يجهر إمامُهم بالقراءة ، ومن فاتته صلاةً في السّفر فقضاها بعد الإقامة صلى ركعتين ، ولو فاتته حين كان مقيماً فقضاها في السّفر صلّى أربعاً } (١٠) ، وجميعُ هذا يُقرِّرُ ما قاله عامة المشايخ حيث يُقضى بصفةٍ كانت في الوقت

<sup>(</sup>١) أي فضيلة الوقت .

<sup>(</sup>٢) في (ب): القضاء المقررة عليه .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( د ) ، والمراد " القيمـــة .

<sup>(</sup>١) في (أ): عليهما .

<sup>(°)</sup> التقويم ، لأبي زيد الدبوسي ، (٢٢ ـ ب ) .

<sup>(</sup>٦) أصول السرخسي ، ٤٦/١ . وقال فخر الإسلام البزدوي : { وهـذا أقيسُ وأشبهُ بمسائل أصحابنا } أصول البزدوي ١٤٢/١ .

وبقيت بتلك الصّفة ، وبقاءُ ما ثبتَ لايفتقرُ إلى دليل ، بلْ يُضافُ إلى الموجِب السّابق ؛ لعدم المزيل(١) .

وأمّا الجواب عن الاعتكاف : فإنّ أصْلَ النّذرِ أوجَبَ عليه الاعتكاف ولوجوبِ الاعتكافِ أثرٌ في وجوبِ الصّوم ، باعتبار أنّه شرْطٌ فيه ، وشرْطُ الشّئ تابعٌ له ، فالتزامُ المشروطِ التزامُ للشّرط ، كالتزام الصّلاةِ التزامُ للوضوء الشّئ تابعٌ له ، فالتزامُ المشروطِ التزامُ للشّرط ، كالتزام الصّلاةِ التزامُ للوضوء ثمّ لما كان نذرُ الاعتكافِ مصادِفاً لوقتِ الصّومِ فصامَ فيه واعتكف ، استغنى عن صومٍ مقصودٍ للإعتكاف ؛ لما أنّ الشّروط يُراعي وجودُها ، لا وجودُها قصداً ، كمن دخل عليه وقتُ الصّلاةِ وهو متطهّرٌ لا تجبُ عليه الطّهارة ، إلا أنّ بين الشرطين فرقاً \_ أعني الطّهارة والصّوم \_ فإنّ منْ نذر الاعتكاف مطلقاً لا يجوزُ أداؤهُ في رمضان ؛ لعدم صومٍ مقصودٍ للإعتكاف ، ومنْ نذر اللصّلاةِ مطلقاً يجوزُ أداؤهُ الأجْل المكتوبة .

فوحْهُ الفرق: أنّ الطّهارةَ شرْطُ محْضٌ للصّلاة ، حتى لم يصحّ النّذرُ بها ؛ لكونها غير مقصودةٍ ، فيشترطُ نفْسُ وجودها لا وجودها قصداً في جميع الصّور ، كما في سائرِ الشّروطِ من سَتْر العورة ، واستقبالِ القبلة ، فينوبُ أحدُهما عن الآخر ، وأمّا الصّومُ فعبادةٌ ( مقصودةٌ )(٢) حتى وجبَ بالشّروع والنّذر ، ولكن صار شرطاً للإعتكاف ، فثبت له وصفان متنافيان :

- \_ وصْفُ الشّرطية ، وهو يُنبئُ عن كونه تَبعًا .
- \_ ووصْفُ كونه مقصوداً ، وهو يُنبئ عن كونه متبوعاً .

<sup>(</sup>۱) أنظر: التقويم ( ٤٢ ـ ب ) ، أصول السرخسي ، ٤٦/١ ، أصول البزدوي مع الكشف ٢٢٠٠ ، أنظر : الميزان ، للسمرقندي ، ص ٢٢٠ .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ج ) .

فقلنا: بصحة النّذرِ باعتكافِ شهْرِ رمضان، وبنيابة صوْمِ الوقتِ عن صوْمِ الاعتكافِ نشهْرِ رمضان، نظراً إلى جانب صوْمِ الاعتكافِ بشهْرِ رمضان، نظراً إلى جانب الشّرطية، وبعدمِ(۱) نيابةِ صوْمِ [ • ٧/أ] الوقتِ عن صوْمِ الاعتكافِ فيما إذا (كان)(۱) نَذَرَ الاعتكافَ مطلقاً، نظراً إلى جانب كونه مقصوداً.

وإنما لم يُعكس ؛ لأنّه حينئذٍ يلزمُ ترْك العملِ بأحدِ الجانبين (٣) أصْلاً ، وذلك لأنّه إذا نابَ صوْمُ رمضان عن صوْمِ الاعتكافِ فيما إذا كان الاعتكافُ مقيداً الاعتكافُ مطلقاً ، فينوبُ عن صوْمِ الاعتكافِ فيما إذا كان الاعتكافُ مقيداً بشهْرِ رمضانَ بطريق الأوْلى ؛ لأنّه لا يزيدهُ إلاّ وَكادةً في النّيابة ، ثمّ لما صامَ ولم يعتكف بقيَ (١) وجوبُ الاعتكافِ في ذمّته ، فصار كأنه نَـذرَ الاعتكاف مطلقاً من غير تعيين وقتٍ ، وصارَ ذلك النّذر نفسه موجباً للصّومِ القصديّ للإعتكاف ، لأنّ الاعتكاف أثرٌ في إيجابِه للإعتكاف أثرٌ في إيجابِه وهو الصّومُ المقصودُ لأحْلِ الاعتكاف .

وإنما جاء هذا النّقصانُ في مسألةِ شهْرِ رمضان بعارضِ شرَفِ الوقت ، وهو وقتُ الأداء ، وما ثبت بشرَفِ الوقتِ قد فات ، فانحبر ذلك النّقصانُ بالصّومِ القصديّ ، ثمّ لا يعود ذلك إلى النّقصان بعوْدِ الوقتِ في الرّمضانِ الثاني(١) لعدم الجابر ، لا لأنّ النّقصان (٧) وحَبَ بسببٍ آخر .

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : وبعد .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ح ) .

<sup>(</sup>٣) في ( د ) : الجانبات .

<sup>( &#</sup>x27; ) في ( ب ) : ( لزم ) بدل ( بقي ) .

<sup>(°)</sup> في (ج): وللإعتكاف .

<sup>(</sup>١) في (د): في النقصان الثاني.

 <sup>(</sup>٧) في ( د ): لأنّ النقصان .

ثمّ ما قاله عامّة المشايخ أحْوَطُ الوجهين ، وهو وجوبُ القضاء بصومٍ مقصودٍ على تقديرِ التّفويتِ والفَوَات (١) ، وعلى قوْل هـــــولاء : لا يجبُ على تقديرِ الفَوَات ؛ لأنّ الحكمَ [٨٧/ب] إذا عُلِق بالتّفويتِ لايثبتُ بالفَوَات لأنّه دونه ، كالعبيدِ الجاني إذا ماتَ لا يوجبُ الضّمان على الموْلى ، ولهــــذا قال أبو يوسف ـ رحمه الله ـ فيما يُروى عنه (٢) : إنّه لا يجبُ قضاءُ الاعتكاف لأنّه لو قضى الاعتكاف بصومٍ مقصودٍ يربو القضاءُ على الأداء ، ولو لم يصمُ لكان الاعتكاف ألواجبُ بلا صومٍ ، وهو غير مشروع ، حتى إنّه لو لم يصمُ ولم يعتكفُ ثمّ اعتكفَ في قضاء الصّومِ خرجَ عن المنذور ؛ لوجود الاتّصالِ بصومٍ رمضان هذا قضاءً ، كذا ذكره شمس الأئمة السرخسي ـ رحمه الله ـ (٢) وفي (هذا ) (١) "الكتاب" إشارةً إلى هذه المسألة وهو قوله : { لأنه لما انفصل وفي (هذا ) (١) "الكتاب" إشارةً إلى هذه المسألة وهو قوله : { لأنه لما انفصل الاعتكاف عن صوم الوقت } إلى آخِره ، و لم يقلُ : لما فات الاعتكاف عن عهدة المنسئة المناب بعضومٍ رمضان هذا ، عُـــلم أنّ باتصالِ الاعتكاف بصومٍ رمضانَ هذا أداءً أو قضاءً يخرجُ عن عهدة المنسئة المنسؤر مضانَ هذا أداءً

<sup>(</sup>١) التفويت الحاصلُ بسببٍ من العبُّد ، كما إذا خرجَ الوقت و لم يعتكف بغير عذرٍ .

أمّا الفواتُ فهو: الحاصلُ لا باختياره ، وذلك بأنْ جُنَّ أو أُغمي عليه أو مَرِضَ حتى فاته المنذور (٢) وهذه هي الرّواية الثّانية عنه ، وبها قال الحسن بن زياد وزُفر ـ رحمهم الله ـ ، وقد سبق قبل قليل ص ( ٥٥٦ ) ذكر الرّواية الأولى عنه .

أنظر: أصول السرخسي ، ٤٨/١ كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٤٤/١ .

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسي ، ٤٧/١ .

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (د) .

### [ غُرة الخلاف في هذه المسألة ]

ثمّ لوكان المخالفُ الشافعي وأتباعه - رحمهم الله - على ماذكره الإمامُ الأرسابندي (١) - رحمه الله - تظهرُ ثمرةُ الخلافِ في المسائل التي ذكرنا من فوْت (١) الصّلاةِ حَالةَ السّفرِ وقضائها في حَالةِ الإقامة ، أو على العكس ، وغيرها (١) .

ولو كان المخالفُ من أصحابنـــا تظهرُ ثمرتُه في خلاف أبي يوسف ـ رحمه الله ـ على ما ذكرنا آنفاً من عدمِ وجوبِ قضاءِ الاعتكاف \_ والله أعلم \_ .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته ص ( ٩٧ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) في ( د ): فوات .

<sup>(</sup>٣) فلو فاتته صلاةٌ في السّفرِ وأراد أنْ يقضيَها في الحضر ، قَصَرَها عند الحنفية والمالكية ، وبهذا القسول قال الحسن البصري وحمّاد بن أبي سليمان وسفيان الثوري ، وهو مذهب الشافعي في القديم ، وأتمّها عند الشافعية والحنابلة ، وبه قال الأوزاعي وإسحاق وأبو ثور . أمّا إذا فاتته صلاةٌ في الحضر وذكرها في السّفرِ فعليه صلاة الحضر ، قال ابن المنذر: { إجماعاً } ، إلاّ ما رُوي عن الحسن - رحمه الله - .

وكلام السغناقي ـ رحمه الله ـ حين قبال : { أو على العكس } يوهم أنّ الحنفية يقولون بقول الحسن ، أي يوجبون عليه صلاة السفر إذا ما نسي صلاة الحضر وذكرها في السيفر ، ولكن سبق قبل قليل نقله لكلام شمس الأئمة السرخسي: { أنّ من فاتته حين كان مقيماً فقضاها في السفر صلّى أربعاً } .

أنظر: مختصر اختلاف العلماء ، للجصّاص ، ٣٦٥/١ ، الهداية مع شروحها ، ٤٥/٢ ، رؤوس المسائل ، للزنخشـري ، ص ١٧٨ ، الأم ، للشافعي ، ١٦١/١ ، مختصــر المزنــي ، ص ٢٥ ، الأوسط ، لابن المنذر ، ٣٦٩ـ٣٦٩ـ٣٦٩ ، المجمــوع ، للنووي ، ٤/٠٣٧ ، المغني ، لابن قدامـة ، ١٤١/٤١ .

و"اللام" في { للقدرة } في قوله : { لأن بقاء أصل الواجب للقدرة } يتعلّق بـ { البقاء } ، و"اللام" في { للعجز } يتعلّق بقـــوله : { وسقوط } ، وقوله : { أمر معقول } خبر { لأن } أي : بقاء أصل الواجب لأجْلِ القُدرة وسقوط فضل الوقت للعجز أمرٌ معقول .

واعلم أنّ أصْلَ الخِلافِ إنما نشاً من أنّ المنصوصَ عليه في قضاءِ الصّـومِ والصّلاةِ هلْ هو قابلٌ للتّعليلِ بكونه معقولَ المعنى ، حتى يُعلَّل هو فيتعــــدّى حكمُه إلى غيره بعلّةٍ جامعةٍ بينهما ، أمْ لا(١) ؟ فعند العامّـة : قابلٌ للتّعليل ،

فالعامة قالسوا: إنّ المنصوص عليه قابلٌ للتعليل فيُعدّى حكمه إلى غيره إلاّ إذا انتفت العلّة \_ كما في الجمعة والأضحية فإنهما لاتقضيان \_ ، أو ورود نصّ بعدم القضاء \_ كما ورد في حديث أمّ المؤمنين عائش \_ قرضي الله عنها: { كنّا نؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة } ، أمّا ورود النصّ في قضاء الصوم بالآية والصلة بالحديث فليس هذا من باب إيجاب القضاء بنصّ حديد ، بل النصّ هنا للإعلام ببقاء الواحب الذي وجب بالسبب السابق وأنه غير ساقط ، أما الساقط فهو فضيلة وشرف الوقت ، وهذا مما لايمكن ضمانه .

وأصحاب القول الثاني يسرون أنه لابدّ من أمرٍ جديد ؛ لأنه لامدخسل لسلرأي في إثبّات قضاء لواجسبٍ مّا ، لأنّ مقادير العبادات وهيئآتها لايمكن إثبات المماثلة فيها بالرأي ، ولا يقصدون بالأمر الثاني هو الإيجاب ابتداءً ، لأنه لو كان نصاً مبتداً لما صحّ تسميته حينئذٍ قضاءً ، بل هو استدراك للوجوب السابق وأنّ الأمر الأول لايتناوله .

أنظر: التقويم ( ٤٢ ـ ب ) ، المستصفى ، للغزالي ، ١١/٢ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، انظر: التقويم ( ٤٢ ـ ب ) ، المستصفى ، العزالي ، ١٦٣١-١٦٣ .

<sup>(</sup>١) كان ينبغي عليه أن يقيّد هذا في القضاء بمثلٍ معقول ، لأنّ القضاء بمثلٍ غير معقول \_ كما في قضاء الصوم للكبير العاجز بالفدية \_ إنما يجب بأمرٍ جديدٍ بالاتفاق ، وما وقع فيه الخلاف هو القضاء بمثلٍ معقول كعدّةٍ من أيامٍ أُخر للمفطر في رمضان بسبب السّفر أو المرض ، أو قضاء الصلاة . ممثلها لمن فاتته بسبب نوم أو نسيان .

وعند المخالفين : لا . إلى هذا أشار في "التقويم"(١) .

وقوله : { فيما إذا نذر أن يعتكف } إلى آخِره ، حـوابٌ لإشكالٍ يـرِدُ على قوْلِ العامّة ، على ما ذكرنا من بيانِ الإشكالِ والجواب .

<sup>(</sup>١) التقويم ، لأبي زيد الدبوسي ، (٤٢ ب ) .

# [ أنواع الأداء]

[ثمّ الأداء المحض ما يؤديه الإنسان بوصفه على ما شرع ، مثل أداء الصلاة بالجماعة ، فأما فعل المنفرد فأداء فيه قصور ، ألا تسرى أن الجهر ساقط عن المنفرد ، وفعل اللاحق بعد فراغ الإمام أداء يشبه القضاء باعتبار أنه التزام الأداء مع الإمام حين تحرم معه وقد فاته ذلك حقيقة ، ولهذا لايتغير فرضه بنية الإقامة كما لو صار قضاء محضا بالفوات ثمّ وجد المغير ، بخلاف المسبوق ؛ لأنه مؤد في إتمام صلاته] .

قوله: { ثم الأداء المحض } أي الكاملُ الذي ليس فيه شائبة القضاء. إعلمْ أنّ تحقُّقَ الأداءِ في العباداتِ المؤقّتة كالصّلة يكون في الوقت ، وفي غير المؤقّتة كالزّتكاةِ يكون الأداءُ في العُمُر ؛ لأنّ جميعَ العُمُر فيه بمنزلة الوقت فيما هو مؤقّت ، ثمّ هو أنواعٌ ثلاثةً على ما ذكرنا(١) .

## فالكامل منه:

هو مايؤدّيه الإنسانُ بصِفته (٢) [٥٦/ج] على ماشرع ، مثل الصّلاةِ بالجماعة (٣) .

<sup>(</sup>١) أنظر ص ( ٥٤٣ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) في ( ج ) : بوصفه ، وفي ( د ) : بصفة .

<sup>(</sup>٣) أنظر: أصول الشاشي ، ص ١٤٦ ، أصول البزدوي ، ١٤٧/١ ، أصول السرحسي ، 1/١٤ ، كشف الأسرار ، للنسفى ، ٧١/١ .

#### والقاصر منه:

هو ما يتمكّن النّقصانُ في صِفتِه ، كصلاةِ المنفرد(١) .

قوله: { ألا ترى أن الجهر ساقط عن المنفرد } أي وجوب الجهر ساقط عن المنفرد } أما نفس شرعية الجهر فباقية (٢) ، وإنما صار سقوط الجهر علامة نقصان الأداء :

لأنّ وجوب الجهر بالقراءة من علامات الأداء الكامل ، ولما سقط وجوب الجهر عن صلاة المنفرد علمنا (به )(١) نقصان الأداء .

أو لأنّ الجهر عزيمةً في صلاةٍ يُجهرُ بها ، لأنّ العزيمة هي : ما وجب علينا بحكم أنه إلهنا ونحن عبيده ، ولا يكون مبنياً على أعذارنا ، والعزيمـــة علينا بحكم أنه إلهنا ونحن عبيده ، ولا يكون مبنياً على أعذارنا ، والعزيمـــة [ • • /د] إذا بقيت شرعيّتها هي أفضل من الرّخصة ، فكان [ - ت] ( • ) الصّلة التي فيها وخصة ، فكان عدمه (١) دلالة نقصان الصّلة .

<sup>(</sup>١) المنفرد معروف وهـو: من يصلّي وحـده ، ومثله في الحكم ـ أي في الأداء القـاصر ـ المسبوقُ وهـو: من فاته أوّل الصلاة مع الإمام ، قال الشيخ عبدالعزيز البحـاري: { هـو مؤدّ أيضاً ؛ لأنه يؤديها في الوقت ، لكنه منفردٌ في أداءِ ما سُبق به ، لأنّ الاقتداء لم يتحقّق فيما فرغ الإمام من أدائه ، فكان مؤدّياً أداءً قاصراً } كشف الأسرار ، ١٤٧/١ .

<sup>(</sup>٢) في (ب): ساقطٌ عن المنفرد.

<sup>(</sup>٣) والجهر أفضل . أنظر : الأصل ، للإمام محمّد بن الحسن ، ٤/١ ، مختصر اختلاف العلماء للجصّاص ، ٢٤٥/١ .

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (د).

<sup>(°)</sup> الثابت في جميع النسخ إنما هو كلمة ( فكان ) ، والأوْلى ما أثبتّه .

<sup>(</sup>٦) أي الجهر .

قوله: { وفعل اللاحق } إلى آخره(١) ، يعني لو إقتدى رجلٌ بإمامٍ في أوّل الصلاةِ ثمّ نام خلفه حتى فرغ الإمام ، أو سبقه الحدث فذهب وتوضأ ثمّ جاء بعد فراغ الإمام فهو مؤدّ يُشبه أداؤه القضاء في الحكم ؛ لأنّ باعتبار بقاء الوقت هو " أداء " ، لكونه تسليم عين الواحب ، ولكن من حيث إنه بتدارك ما فاته مع الإمام حقيقةً كان " قاضياً " ؛ لأنّ الذي يأتي به بعد فراغ الإمام ليس عين الذي تحرّم مع الإمام ، إذ لا إمام أمامه (٢) حساً وعياناً ، فكان ما يأتي به بعد فراغ الإمام ولا يلزمه سجدة السهو لو سها فيه \_ كما لو كان خلفه حقيقةً \_ لأنّ القضاء يحكي الفائت ، وصفة الفائت حال الأداء في حق المقتدي كانت هكذا في حالة القضاء ، لما قلنا : إنّ القضاء إنما يجب بالسبب الذي أوجب فكذا في حالة القضاء ، لما قلنا : إنّ القضاء إنما يجب بالسبب الذي أوجب الأصل ، فما لم يتغيّر الأصل [ ١٧١] لا يتغيّر المشل \_ وهو القضاء \_ .

وعلى هذا الأصل ، لو أنّ مسافراً إقتدى بمسافرٍ ونام خلفه ثمّ استيقظ ونوى الإقامة وهو في موضع الإقامة ، أو سبقه الحدث فرجع إلى مِصْره وتوضأ ، فإن كان ذلك قبل فراغ الإمام من صلاته صلّى أربع ركعاتٍ ، وإن كان بعد فراغه صلّى ركعتين ؛ لأنّه بمنزلة القاضي في الإتمام حكماً ، فلا يتغيّر

<sup>(</sup>١) هذا مثال النُّوع التَّالث من أنواع الأداء ، وهو الأداء الذي يشبه القضاء .

واللاّحق هو: منْ أدرك أوّل الصلاة مع الإمام ثمّ قطعها لعذرٍ \_ بأن نام أو سبقه حدث \_ فإن عاد قبل فراغ الإمام من الصلاة ودخل معه فيها كانت صلاته أداءً ، وإن عاد بعد فراغ الإمام كانت صلاته أداءً بشبه القضاء لا على كانت صلاته أداءً بشبه القضاء لا على كانت صلاته أداءً بشبه القضاء لا على العكس ؛ لأنّه باعتبار أصل الفعل مؤدّ ، وباعتبار الوصف قاضٍ ، والوصف تبعّ } .

أنظـــــر: أصول السرخسي ، ١٨/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٤٧/١ ، التلويح ، للتفتازاني ، ١٦٦/١ .

<sup>(</sup>٢) في (أ) و (د): إذ الإمامُ إمامُه.

القضاء ما لم يتغيّر الأصل ، لأنّ القضاء يحكي الفائت ، وقبل فراغ الإمام [٨٨/ب] نيّة الإقامة أو دخول موضع الإقامة مغيّرٌ للفرض في حقِّ الأصل وبعد الفراغ وهو الإمام وبعد الفرن في حقِّ من يقضي ذلك الأصل ، وبعد الفراغ نيّة الإقامة أو دخول المصر غير مغيّرٍ للفرض في حقِّ الأصل ، فكذلك لايغيّر في حقِّ من يقضي ذلك الأصل ، بخلاف المسبوق (١) فإنه يصلّي أربعاً في في حقِّ من يقضي ذلك الأصل ، بخلاف المسبوق (١) فإنه يصلّي أربعاً في الوجهين إذا وُجد المغيّر ؛ لأنه مؤدِّ في إتمام صلاته باعتبار بقاء الوقت .

فإن قيل: الشرع جعل المسسبوق قاضياً بقوله عَلَيْكُمُّ : ﴿ وَمَا فَاتَكُمْ فَإِنْ قَيْلُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْم فاقضوا ﴾ (٢) فكيف يستقيم جعله مؤدّياً ؟

<sup>(</sup>١) المســـبوق هو : من لم يدرك تكبيرة الإحرام مع الإمام ، أو هو من فاته أوّل الصلاة مع الإمام

أنظر: مسند الإمام أحمد ، ٢٧٠/٢ ، سنن النسائي ، كتاب الإمامة ، باب السعي إلى الصلاة ، ٢/٤/١ (٨٦١) ، مصنف ابن أبي شيبة ، كتاب الصلوات ، باب من كان يسرع إلى الصلاة ، ٢/١٥/١ مصنف ابن أبي شيبة ، كتاب الصلوات ، باب من كان يسرع إلى الصلاة ، ٢٥٨/٢ ، المعجم الأوسط ، للطبراني ، ٢/٢٩٢/٢ (١٥١١) ، ونسبه الزيلعي إلى البخاري في "١٥٨/٢ ، المفرد" و لم أحده ، وإلى عبد الرزاق و لم أحده في "مصنفه" وإلى أبي نعيم في "المستخرج" . أنظر : نصب الراية ٢٠٠٠/١ .

وأخرج الإمام مسلم من طريق ابن سيرين عن أبي هريرة مثله بلفظ : ﴿ صلِّ ما أدركت واقضِ ما سبقك ﴾ صحيح مسلم ، كتاب المساجد ومواضع الصلاة ، ٢٠٢١/١ (٢٠٢) وبهذا اللَّفظ أخرجه ابن أبي شيبة في "المصنف" ٣٥٩-٣٥٩ ، وأخرجه أبو داود بلفظ : ﴿ فصلّوا ما أدركتم واقضوا ماسبقكم ﴾ سنن أبي داود ، ٢٥٥/١ (٣٧٥) . = = =

قلنا: سمّاهُ قاضياً مجازاً ؛ لما في فعله من إسقاط الواجب، وقد عُرف أنّ استعمال إحدى العبارتين مكان الأخرى جائزٌ مجازاً ، ولأنه سمّاه قاضياً باعتبار حال الإمام ، ونحن إنما جعلناه مؤدّياً باعتبار حاله(١) .

<sup>==</sup> أما الحديث المتفق عليه وأخرجه الجماعة فهو بلفظ : ﴿ فما أدركتم فصلّوا وما فاتكم فأتمّوا ﴾ قلم فأتمّوا ﴾ قلم فأتمّوا ﴾ قلم فأتموا ﴾ وقال ابن عبينة عن الزهري ﴿ وما فاتكم فأتمّوا ﴾ وقال ابن عبينة عن الزهري وحده ﴿ فاقضوا ﴾ } .

أنظــر: صحيح البخاري ، ٢/٨٢١ (٦١٠) ، صحيح مسلم ، ٢/٠٢١-٢١١ (٦٠٢) ، سنن أبي داود ، ٣٨٤/١ ٣٨٥-٣٨٤ (٥٧٢) .

<sup>(</sup>١) أنظر: أصول السرخسي ، ٤٩/١، ٤٩ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٤٨/١ .

# [ أنواع القضاء]

[ والقضاء نوعان : قضاء بمثل معقول \_ كما ذكرنا \_ ، وبمثل غير معقول كالفدية في باب الصوم في حق الشيخ الفاني ، وإحجاج الغير بماله ، ثبتا بالنص ، ولا تعقل المماثلة بين الصوم والفدية ، ولا بين الحج والنفقة ، لكنه يحتمل أن يكون معلولا وإن كنا لانعقل ، والصلاة نظير الصوم بل أهم منه ، فأمرناه بالفدية عن الصلاة احتياطا ورجونا القبول من الله فضلا ، فقال محمد \_ رحمه الله \_ في الزيادات" : { يجزيه إن شاء الله تعالى ، كما إذا تطوع به الوارث في الصوم } ، ولا نوجب التصدق بالشاة أو القيمة باعتبار قيامه مقام التضحية ، بل لاعتبار احتمال قيام التضحية في أيامها مقام التصدق ، ولا فو المشروع في باب المال ، ولهذا لم يعد إلى المثل بعود الوقت . ولهذا قال أبو يوسف \_ رحمه الله \_ فيمن أدرك الإمام في العيد راكعا : لم يكبر ؛ لأنه غير قادر على مثل من عنده قربة ، ولكنين نقول : بأن الركوع يشبه القيام ، فباعتبار هذه الشبهة لايتحقق الفوات فيؤتى بها في الركوع احتياطا ] .

قوله: { والقضاء نوعان } أي القضَـــاء المحض نوعـان(١) ، وإلاّ فالقضاء ثلاثة أنواع :

- [ ١ ] . بمثلِ معقول .
- [ ٣ ] وبمثلِ غير معقول .
- [ ٣ ] وقضاءً بمعنى الأداء .

<sup>(</sup>١) متابعةً من الأخسيكتي لفخر الإسلام وشمس الأئمة ـ رحمهم الله ـ . أنظر : أصول البزدوي ، ١٤٩/١ ، أصول السرخسي ، ٤٩/١ .

قوله: { كما ذكرنا } أي قضاءُ الصّومِ والصّلاة ، فإنّ الصّومَ مثلُ الصّوم ، والصّلاة مثلُ الصّلاة (١) .

قوله: { وبمثل غير معقول } قال الإمام العلامة مولانا شمس الدِّين الكرْدريّ(۲) ـ رحمه الله ـ : { يعني بغير المعقول ما لا يُدرك بالعقل ، لا أنْ يكون خلاف العقل في الواقع ؛ لأنّ العقل حُجّة من حُجج الله تعالى كالسّمعيات ، ومحالٌ أنْ تتناقض حُججه ، فإنّه من أمارات الجهل والسّفه } (۲) كالسّمعيات ، ومحالٌ أنْ تتناقض حُججه ، فإنّه من أمارات الجهل والسّفه } (۲) ثمّ بين الصّوم والفِدية لا تُدركُ المماثلة ، بل بينهما مضادّة ؛ لأنّ الصّوم بحويع النّفس ، والفِدية شئ يُفضي إلى إشباع الجائع ، وكذا لا تُدركُ المماثلة بين النّفقة ـ وهي مالُ عين ـ وبين أفعال الحجّ ـ وهي أعراض وصفات ـ ، لكنّ السّرع جاء بجواز الفِدية عن الصّوم ، وإقامة النّفقة مقام أفعال الحجّ ، لكنّ السّرع ، ونعتقد بينهما مماثلة يعلمها الشّارع ، حتى أقام الفِدية والنّفقة مقام الصّوم وأفعال الحجّ ، ولكن لاندركها ، فلذلك نعمل به الفِدية والنّفقة مقام الصّوم عليه إلى غيره .

قوله : { ثبتا بالنص } (١) أمّا الفِديةُ فبقوله تعالى : ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَه فِدْيةٌ ﴾ (١) أي لا يُطيقونه ، وهذا مختصرٌ بالإجماع ، كذا ذكره

<sup>(</sup>١) أي هذا مثال النوع الأول ، وهو القضــــاءُ بمثلِ معقول .

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٤) .

<sup>(</sup>٣) سبق التعريف بكتابه ـ رحمه الله ـ في القسم الدّراسي ص ( ١٢٠ ) .

<sup>(</sup>١) أي الفدية والنفقة .

<sup>(°)</sup> الآية ( ١٨٤ ) من سورة البقرة .

فحر الإسلام (١) ـ رحمه الله ـ (٢) ؛ لأنّ أوّلَ الآيةِ قولُه تعالى : ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُم الشَّهْرَ فليَصُمْهُ ﴾ (٢) ، وهذا لإيجابِ الصّوم ، ثمّ أعقبَه قوله : ﴿ وَعَلَى النّذِينَ يُطِيقُونَه ﴾ فلو أُجريَ على الظّاهرِ بأن يفديَ المطيقُ (١) على (٥) الصّوم ويلزمُ الصّوم على (٥) غير المطيق (١) عملاً بقوله : ﴿ فَليَصُمْه ﴾ يُفضي إلى عكس المعقول ، ونقض الأصول (١) .

ولكنّ المشهور عند جمهور العلماء أنّ هذا الجزء من الآية منسوخٌ حكمُه ، وسيأتي في الهامش رقم ( ٦) تفصيل القول واختلاف العلماء فيها ، أمّا على هذا التّفسير الذي ذكره السّغناقي متابعةً لفخر الإسلام نقلاً عن بعض العلماء أنّ قوله تعالى :﴿ يُطيقونه ﴾ مختصرٌ حُذف منه حرف ( لا ) فيكون معناه ( لا يطيقونه ) فهذا على تأويل بعض العلماء وليس الكلّ ، فليس فيه الإجماع المدّعى .

(٣) إِنْ كَانَ يَقَصِدُ أَنَهَا أُوّلُ الآية حقيقةً فلا ؛ لأنّ هذه من آية ( ١٨٥ ) وليست من أوّل الآية السّابقة ، وإِنْ كَانَ يَقَصِدُ أَنَهَا أُوّلِ الآية حكماً فلا أيضاً ؛ لأنّ أكثر العلماء \_ رحمهم الله تعالى \_ يرون أنّ هذه الآية : ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيصُمْه ﴾ ناسخة للآية السّابقة : ﴿ وعلى الذين يطيقونه ﴾ فهي متأخرة عنها حقيقة وحكماً .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٠).

<sup>(</sup>٢) أصول فخر الإسلام البزدوي ، ١٥١/١ .

<sup>( &</sup>lt;sup>؛ )</sup> في ( د ) : المنطبق .

<sup>(°)</sup> هكذا في جميع النسخ ، والأولى حذف حرف (على) ؛ لأنّ الفعل (أطاق) متعدّ بنفسه (۲) نقل النوّوي عن القاضي عياض قوله: { إختلف السّلف في هذه الآية هل هي محكمة أو مخصوصة أو منسوخة ؟ } فالجمهور يقولون: إنّ هذه الآية منسوخة مستدلين بما في الصّحيحين عن سلمة بن الأكوع صَلَحَة قال: لما نزلت هذه الآياة التي بعدها فنسختها ، وبمثله رُوي مِسْكِين ﴾ كان من أراد أن يفطِر ويفتدي حتى نزلت الآية التي بعدها فنسختها ، وبمثله رُوي عن ابن عمر - رضى الله عنهما - .

ومرادهم بالنسخ هنا التخصيص \_ لأنّه كثيراً ما يطلق النسخ على التخصيص خاصةً في كلام المتقدمين \_ فيكون معناه : أنّ من أطاق الصّوم أفطر وفدى ،

فلهذا قلنا: بأنّ الكلامَ مختصرٌ ، ومعناه ما قاله ابن عباسٍ \_ رضي الله عنهما \_ : أي يُطوّقونه فلا يطيقونه (١) ، حتى تَزدوجَ الأصول ، ويتّفقَ

= بناءً على قراءة الجمهور ﴿ يُطيقُونه ﴾ فلما نزل قوله تعالى : ﴿ فمن شهد منكم الشّهر فليصمْه ﴾ أصبح صوم رمضان حتماً على المستطيع وغيره ، ثمّ خُصِّصت الآية بالاجماع في حقّ العاجز فإنه يفطر ويفدي .

ومنهم من يرى أنّ هذه الآية منسوحةٌ حقيقةٌ فمن لم يُطق الصوم لكبرٍ ونحوه فلا صيام ولا إطعام ، رُوي ذلك عن مالك وأبي ثور وداود وأبي عبيد وغيرهم .

ومنهم من يرى أنها محكمة لم يُنسخ منها شئ ، فتكون الفدية على من تكلّف الصوم وهو لايقدر عليه فيفطرُ ويُطعم عن كلِّ يومٍ مسكيناً ، وكذا في الشّيخ الكبير والفاني وحكمه باقٍ لم يُنسخ ، وهـو مذهب ابن عباسٍ ـ رضي الله عنهما ـ بناءً على قراءته ﴿ وَعَلَى الّذِينَ يُطوّقونه ﴾ أي يتكلّفونه ويتجشمونه .

وعلى هذا ، فلو أخذ السِّغناقي في معنى هذه الآية ما ذهب إليه الجمهور وأنّ الصيام في أوّل الأمر لم يكن واجباً عليهم بل المطيقُ منهم حكمُه حكمُ العاجز ، إنْ أفطر أطعم عن كلّ يومٍ مسكيناً ، ويكون في الكلام حذفاً تقديره : وعلى الذين يطيقون الصيام إذا أفطروا فدية ، لم يكن فيه عكسٌ للمعقول ، ولا نقضٌ للأصول .

(۱) وهو الثّابت من قراءته ضِّجُهُ فقد قرأ هذه الآية : ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ يُطَوَّقُونَه فِدِيةٌ ﴾ أخرج ذلك البخاري في "صحيحه" في كتاب التفسير ، باب قوله تعالى : ﴿ أَيَّاماً معدُدات ... ﴾ ٢٢١/٤ (٤٢٣٥) ، وعبدالرزّاق في "مصنّفه" في كتاب الصّوم ، باب الشّيخ الكبير، ٢٢١/٤ (٧٥٧٥ ـ ٧٥٧٥) .

وذكر هذه القراءة عنه أيضاً: ابن حني في "المحتسب" ، ١١٨/١ ، وأبو بكر الجصّـاص في "أحكام القرآن" ، ١٧٦/١ ، والزمخشري في "الكشـاف" ، ٣٣٥/١ ، وأبـو حفـصٍ النّسـفي في "التيسير" ( ٧٨ ـ أ ) ، والقرطبي في "الجامع" ، ٢٨٧-٢٨٦/٢ .

المنصوصُ والمعقول ، ومثلُ هذا الاختصارِ قوله تعالى :﴿ يُبِيِّنُ اللهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُّوا ﴾ (١) أي لئلا تضلّوا ؛ لأنّ البيانَ للهدايةِ لا للاضلال ، وحُذِفَ مثلُ هذا في موضِع لا إلباسَ فيه (٢) ، وهذا من قبيل ذلك \_ على ما ذكرنا \_ .

وأمّا الإحجاجُ فبحديث الختعمية وهو: أنّ امرأةً ختعميةً قالت: يارسول الله إنّ أبي أدركه الحجُّ وهو شيخٌ كبيرٌ لا يستمسكُ على الرّاحلة أفيجزئني أنْ أحجَّ عنه ؟ فقال النبيّ عِلَيَّا : ﴿ أَرأيتِ لو كان على أبيكِ دينً فقضيته أما كان يُقبل منك ؟ ﴾ قالت : نعم ، قال على أفينُ الله أحقُ ﴾ (٢) ،

<sup>(</sup>١) الآية (١٧٦) من سورة النّساء .

<sup>(</sup>٢) في (د): في موضع الإلباس.

<sup>(</sup>٣) ذكر السغناقي ـ رحمه الله ـ هذا الحديث كما يذكره عامة علماء الأصول ، وإنما هما حديثان ، أحدهما : حديثُ الجهنيّة في الحجّ عن الغير عند العجز ، والآخر : حديثُ الجهنيّة في قضاء النذر لمنْ نذَرَ أَنْ يحجّ فلم يحجّ ، وفي كلا الحديثين ذكرٌ لموطن الشّاهد في هذه المسألة وهو حواز إحجاج الغير بالمال .

أما حديث الختعمية فمتفق عليه من حديث ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ قال : كان الفضل رديف النبي عَلَيْ فجاءت امرأة من " خثعم " فجعل الفضل ينظرُ إليها وتنظرُ إليه ، فجعل الفضل رديف النبي عَلَيْ الفضل إلى الشق الآخر فقالت : إنّ فريضة الله على عباده في الحج النبي عَلَيْ الله على عباده في الحج أدركت أبي شيخاً كبيراً لايثبت على الراحلة أفاحج عنه ؟ قال : ﴿ نعم ﴾ وذلك في حجّة الوداع ، وفي روايةٍ لمسلم : ﴿ فحجّي عنه ﴾ .

صحيح البخاري ، كتاب الحجّ ، باب وجوب الحجّ وفضله ، ١/٥٥(١٤٤٢) ، صحيح مسلم كتاب الحجّ ، باب الحجّ عن العاجز ، ٩٧٣/٢(١٣٣٤) .

وأمّا الحديث الآخر \_ وهو حديث الجهنية \_ فقد أخرجه البخاري عن ابن عباس الخهنية . = = = = = البخاري عن ابن عباس النبيّ النبيّ عباس النبيّ ع

( يعني : الله أحقُّ )(١) أنْ يقْبـَل ؛ لأنَّه أكرَمُ وأرْحَم(٢) .

وفي ذلك دليلٌ على أنّ الحجَّ وجَبَ على أبيها وهـو أمَرَهـا(٣) بـالحجّ ، حيث قاس رسول الله على أنّ الحجَّ على قَبُولَ الحجِّ على قَبُولِ الدَّين ، وقَبُولُ الحجِّ على قَبُولِ الدَّين ، وقَبُولُ الحَجِّ على قَبُولِ الدَّين ، وقَبُولُ الحَجِّ على الدَّين ، وقَبُولُ الدَّين المَا يلزمُ إذا كان بغير (أمْرِ)(١) مـن عليه الدَّين إنما يلزمُ إذا كان بغير (أمْرِ)(١) مـن عليه (الدَّينُ )(١) فمن له الدَّينُ بالحيار ، إنْ شاء قَبِلَ وإنْ شاء لم يقبل .

<sup>= =</sup> إنّ أمي نذرت أن تحجّ فلم تحجّ حتى ماتت أفأحجّ عنها ؟ قال : ﴿ نعم ، حجّي عنها أرأيتِ لو كان على أمك دينٌ أكنتِ قاضيته ؟ أُقضوا الله فا لله أحقُّ بالوفاء ﴾ .

صحيح البخاري ، كتاب الحجّ ، باب الحجّ والنذور عن الميت ، ٢/٢٥٦-٢٥٧(١٧٥٤) ، أنظر نصب الراية ، للزيلعي ، ٣/٤٥١-١٥٩ ، تحفة الطالب ، لابن كثير ، ص ٤٢٣-٤٢ .

وأما لفظة : ﴿ فدين الله أحق ﴾ فقد أخرجها النسائي ولكن في قصة أخرى وهي ما روي عن ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ قال : قال رجل يارسول الله إنّ أبي مات ولم يحج أفأحج عنه ؟ قال : ﴿ فو كان على أبيكَ دينٌ أكنتَ قاضيه ؟ ﴾ قال : نعم ، قال : ﴿ فدينِ الله أحق ﴾ سنن النسائي، كتاب الحج ، باب تشبيه قضاء الحج بقضاء الدين ، ١١٨/٥ (٢٦٣٩)

وأخرج هذه اللفظة أيضاً الإمام مسلم في كتاب الصيام ، في قضاء الصوم عن الميت وتشبيهه بقضاء الدين بروايتين ، الأولى عندما سألته امرأة عن قضاء صوم كان على أمها قال على أله أحق بالقضاء ﴾ وفي الرواية الثانية : أنّ رجلاً سأله عن قضاء صوم شهرٍ كان على أمه فقال على أمه فقال على أله أحق أن يُقضَى ﴾ صحيح مسلم ، ٢/٤٨ (١١٤٨) .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) .

<sup>(</sup>٢) أنظر: أصول البزدوي، ١٥١/١، أصول السرخسي، ٤٩/١، كشف الأسرار شـرح المنار، للنسفي، ٧٧/١.

<sup>(</sup>٣) الضمير عائدٌ على الأب ، أي أمَرَ ابنته بالحجّ عنه .

<sup>(</sup>٤) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(°)</sup> ساقطة من (ج)

قوله: { لكنه يحتمل أن يكون معلولا } هذا جواب إشكال (مقدر) (١٠) وهو: أنّ الفِدية إذا كانت ثابتة بنص غير معقول المعنى فكيف تعدت من الصوم إلى الصلاة ؟ ومن شرائط القياس أنْ لا يكون الأصل معدولاً به عن القياس ! وغير معقول المعنى معدول به عن القياس ( لأنّه ) (١) إذا لم يعقل معناه لا يمكن تعليله للقياس !

قوله: { والصلاة نظير الصوم } من حيث إنّ كلاً منهما عبادةً بدنيةً قوله: { بن أهم منه } لأنّ الصّلاة عبادةً بذاتها ؛ ( لأنّها ) (٢) حسنةً لمعنى في نفسيها ، فإنّها تتأدّى بأفعال وأقوال وُضعت للتعظيم ، والصّومُ عبادةٌ بواسطة قهْرِ النّفسِ الأمّارةِ بالسّوءِ لترتاضَ هي ، وتكون وسيلةً إلى العبادات ، فدرجة المقصودِ الذي هو عبادةٌ بدون الواسطة أعلى منْ درجةِ [٩٨/ب] الوسيلةِ التي المقصودِ الذي هو عبادةٌ بدون الواسطة أعلى منْ درجةِ [٩٨/ب] الوسيلةِ التي (هي ) (١) عبادةٌ بالواسطة ، فكانت الصّلاةُ أجدرَ رعايةً ، وأحقَ حفظاً من الصّوم ، فكان ورُودُ الفِديةِ في الصّومِ ورُوداً في الصّلاة (٥) .

فإنْ قلت : هذا التّقريرُ [٧٧/أ] يؤدِّي إلى أنّ جـوازَ الفِديةِ فِي الصّلاةِ ثابتٌ بطريق الدّلالة ، والحكمُ فِي الدّلالةِ قطعيٌّ ـ لما عُرف في قطعيّة حُرمة الضّربِ والشّتمِ في حقّ الوالدين ـ ولذلك وجبت الحُـــدودُ والكفّاراتُ

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ج) .

<sup>(؛)</sup> ساقطة من ( ب ) .

<sup>(°)</sup> أنظر: التجنيس والمزيد ، للمرغيناني (١٠٤ ـ ب)، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي الرّ ١٠٤ ، أصول البزدوي مع الكشف ، ١٩٤/١ ، التلويح على التوضيح ، ١٦٧/١ وقد سبق ذكْرُ طرفٍ لهذه المسألة ص (١٨٣) من هذا الكتاب .

بدلالات النّصوص ، فكيف قال مع هــــذا الدّليل ( الذي )(١) يوجِبُ جوازَ الفِديةِ ( فِي الصّلاةِ )(٢) قطْعاً : { لكنه يحتمل } ؟

قلت : الأهميّةُ هنا طريقٌ للإلحاقِ على وجْهِ الاحتمال ، لا على وجْهِ العلى وجْهِ العلى وجْهِ العلى القطْعِ كما في دلالة النصّ ؛ لوجهيــــن :

#### أحدهما:

أنّ الحكم في الأصْلِ \_ وهو الأمْرُ بالفِديةِ في الصّومِ \_ ثبتَ على خِلافِ القياس \_ لما ذكرنا من المخالفةِ والمضادّةِ بين الفِديةِ والصّومِ \_ بخلاف دلالةِ النصِّ التي ذكرت ، فإنّ الحكم في العبارةِ ثبتَ على وِفاقِ القياس ، كما في الحدودِ والقصاصِ وحرمةِ التّأفيف ، إلاّ أنّ موضعَ الدّلالةِ لما كان مساوياً لموضعِ العبارةِ من كلّ وجهٍ ، وأق\_\_\_وى منه في استجلاب ذلك المعنى سمّيناه للوضعِ العبارةِ من كلّ وجهٍ ، والحكمُ إذا ثبتَ بالعبارةِ بخلاف [ ١٠ ٦/٩] " دلالة النص " لا " قياساً " ، والحكمُ إذا ثبت بالعبارةِ بخلاف [ ١٠٠٠] القياسِ لايتعدّى إلى غيره ، وإنْ كان ذلك الغيرُ في استدعاءِ ذلك الحكمِ أقوى منه ، حتى إنّ حكمَ القهقهةِ ( في الصّلاة )(٢) لم يتعدّ إلى النظرِ ( إلى )(١) منه ، حتى إنّ حكمَ القهقهةِ ( في الصّلاة )(٢) لم يتعدّ إلى النظرِ ( إلى )(١) حيث يلحقُره ، بعضها بالبعضِ عندنا \_ إذا وجدت \_ في بقاءِ الصّومِ في حالة حيث يلحقُره ) بعضها بالبعضِ عندنا \_ إذا وجدت \_ في بقاءِ الصّومِ في حالة النسيان ، وفي الكفّارةِ في حالة العمد ، لما أنّ كلاً منهما مساوٍ للآخرِ منْ كلّ وجهٍ في الإباحةِ والحظر ، والكمالِ والقصورِ \_ على ما مرّ \_(١) ، والحكمُ إذا

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ).

<sup>(؛)</sup> ساقطة من ( ب ) .

<sup>(°)</sup> في ( ب ) : حيث لم يلحق ، و( لم ) هنا زائدة .

<sup>(</sup>٦) في مباحث ( دلالة النصّ ) ص ( ٣٤٠ ) من هذا الكتاب .

#### والثانى :

أنّ نفْسَ الأهميةِ غيرُ كافيةٍ لوجوبِ الفِديةِ في الأهمّ، فإنّ الإيمانَ أهمّ منهما جميعاً ولم يقلْ أحدٌ بوجوبِ الفِديةِ فيه ، ثمّ لما ثبتت الفِديةُ فيما نحن بصدَدِه احتمل(٢) ذلك أنْ يكون من الأهمّ الذي له أثرٌ في استدعاء ذلك الحكم - كما في حُرمةِ الضّربِ والشّتمِ - لاحتمالِ أنْ تكون عبارة النصّ هنا(٢) على وفاقِ التعليل ، كما في قوله تعالى : ﴿ فَلا تَقُل لَهُمَا أُفّ ﴾ (١) ، واحتملَ أنْ لا يكون ذلك منه ، وإلى هذا المعنى أشار بقوله : { لكنه يحتمل أن يكون معلولا } (٥) .

قوله : { ورجونا القبول من الله تعالى } أي الجـواز ، إذْ القَبــُولُ مـن الله تعالى غير مقطوعٍ به لغير الله تعالى في صورةٍ مّـا ، ولكـن القَبــُولَ يُذكـر

 <sup>(&#</sup>x27;') في ( ب ) و ( ج ) و ( د ) : فلا يتساويان من هذا الوحه .

<sup>(</sup>٢) في (ج): إحتمال.

<sup>(</sup>٣) في (أ): هذا .

<sup>(</sup>١) الآية ( ٢٣ ) من سورة الإسراء .

<sup>(°)</sup> أنظر: تقويم الأدلة ، ( ٤٥ - ب ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ١٥٤/١ ، أصول السرخسي ، ١/١٥ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ١٠/١ ، التوضيح ، لصدر الشريعة ، ١٦٧/١ ، وحسواب السغناقي - رحمه الله - بهذا التقسيم لم يسبق إليه .

ويُراد به الجوازُ للملازمة بينهما ظاهراً ، قال عَلَيْنَ : ﴿ لا يقبلُ الله صلاةَ امـرعِ حتى يضَعَ الطّهور مواضعه ﴾(١) أي لا يجوز عند الله .

قوله: { كما إذا تطوع به الوارث } أي تطوّع الوارث بأداء الفدية في الصّوم منْ غير إيصاء الموصي (٢) ، فكان تطوّع الوارث في الصّوم نظير أمْر الموصي في الصّلاة بالفدية ، في أنّ كلاً منهما مرجو الجواز ، وأمّا الجواز فيما إذا أمر الموصي بأداء الفدية في الصّوم فمقطوع به ؛ لثبوته بالنص ، وتطوّع إذا أمر الموصي بأداء الفدية في الصّوم فمقطوع به ؛ لثبوته بالفرية في الوارث بالفدية في الصّلاة عن الأمْر بالفدية في الصّلاة ، كما انحط في الصّوم تطوّع الوارث بالفدية عن الأمْر بهارى .

قوله : { ولا نوجب التصدق } هذا جوابٌ لإشكال مقدّرٍ وهو : أنّ ما فاتَ عن وقتِ أدائِه ولا مثْلَ له نفْلاً عنـد المفوِّتِ سقَطَّ لا عنْ ضمان ،

<sup>(</sup>١) قال ابن حجر ـ رحمه الله ـ : { لم أجده بهذا اللفظ } التلخيص الحبير ، ٩/١٥

وإنما رُوي من حسديث ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ بلفظ : ﴿ لايقبل الله صلاةً بغير طهور ولا صدقةً من غلول ﴾ . أخرجه ابن ماجة في كتاب الطهارة ، بـاب لايقبـل الله صـلاة بغير طهور ، ١/٠٠/(٢٧٢) ، ومسـلم ولكن بلفظ : ﴿ لاتقبلُ صلاةٌ .... ﴾ كتاب الطهارة باب وجوب الطهارة ، ٢/٤٠١(٢٢٤) .

وأخرجه عن أبي المليح عن أبيه عن النييّ ﷺ أ**بو داود** في "سننه" ، ٤٨/١-٤٩(٥٩) ، وابن ماجة ، ١/٠٠/١(٢٧١) ، والنسائي ، ١/٧٨ـ٨٨(١٣٩) .

أما الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة فَغْيَّتُهُ فهو بلفظ : ﴿ لاتقبلُ صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ ﴾ صحيح البخاري ، ١/٦٣(١٣٥) ، صحيح مسلم ، ١/٢٥(٢٢٥) . (٢) فإنّه يجزيه إنْ شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>٣) انظر : كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٥٤/١ ، نور الأنوار ، لملاَّجيون ، ٧٩/١ .

كتعديلِ الأركان ، وفضلِ الوقتِ في الصّومِ والصّلاة ، والإرَاقـةُ ليست بقُربةٍ في غير أوانِها \_ وهو أيام النّحر \_ ، فينبغي أنْ يسقطَ أصلاً لا عـنْ ضمانٍ ، وقد أو جبتم التصدّق بالشّاةِ إذا كانت قائمةً بعد ذهابِ وقتِها ، وبقيمتِها إذا كانت فائمةً !

فأجاب عنه وقال: لا نقولُ بوجوبِ التصدّقِ على وجْهِ القضاءِ عن الإراقةِ وقيامِه مقامَها، بلْ باعتبار احتمالِ كان التصدّقُ هو الواجبُ الأصليُّ في أيّام التّضحية ؛ لأنّه هو المشروعُ في باب الأموال، لما عُرف أنّ شُكرَ كلّ نعمةٍ لا يجبُ إلاّ بجنْسِه، كشُكرِ نعْمةِ اللّسَانِ باللّسَان، وشُكرِ نعْمة سلامة الأعضاءِ بالخدمة، وشُكرِ المالِ بدفْعِ بعضِه إلى الفقراء الذين هم خواصّ الرّحمن(۱) — وهذه من الواجبات الماليّة، فينبغي أنْ يكون كذلك إلاّ أنّ الشّارعُ نقلَ من الأصلِ إلى التضحيةِ في أيام النّحرِ تطييباً لطعامِ الضيافة، إذْ النّاسُ أضيافُ الله تعالى [٠٩/ب] في هذه الأيّام، ولهذا كُره الأكلُ قبل الصّالة ، وحرُم الصّومُ في هذه الأيّام؛ لأنّ معنى الإعراض أتمّ في الصّوم من الوعراض أمّ في الفطار ، لأنّه ليس فيه إلاّ بداية الأكلِ بغيرها، ولا يثبتُ الإعراض ٢٠، والمالُ بالتّصدقِ يصيرُ من أوساخِ النّاس؛ لكونه آلةً لسقوط الإعراض 1 ألمّ للسقوط

<sup>(</sup>١) كأنّه يشير إلى الحديث الذي أخرجه أبو منصور الدّيلمي أنّ النبيّ عِلَمَهُ قال : ﴿ يقول الله تعالى يوم القيامة : أين صفوتي من خلقي ؟ فتقول الملائكة : منْ هم يا ربّنا ؟ فيقول : فقراءُ المسلمين القانعون بعطائي ، الرّاضون بقدري ، أدخلوهم الجنّة ، فيدخلونها ويأكلون ويشربون والنّاسُ في الحسابِ يتردّدون ﴾ . ذكره الغزالي في "الإحياء" ، وقال العراقي : أخرجه أبو منصور الدّيلمي في "مسند الفردوس" ، ١٩٥/٤ . ولم أحدُ من تكلّم على هذا الحديث .

<sup>(</sup>٢) هكذا في جميع النسخ ، والمعنى الذي يريد أن يقوله : إنّ الأكل قبل الخروج إلى الصلاة فيه نوع إعراضٍ عن ضيافة الموْلى تبارك وتعالى ، أما الصوم فالإعراض فيه أتمّ ، فىلا يثبت معنى الإعراض الذي هو في الصوم في الأكل قبل الصلاة .

الذّنوب، بمنزلة الماء المستعمل(١) ولهذا حرُمت الصّدقة على رسولنا على الله وعلى من نُسبَ إليه تعظيماً لمكانه(٢)، والله تعالى لا يضيف عباده مما هو خبيث، فنقل الواحب من عين الشّاة إلى محرّد الإراقة، لتتصل الذّنوب بالدّماء، وتبقى اللّحوم طيبة للأضياف، إلاّ أنّ ذلك الاحتمال ساقط في هذه الأيّام؛ لكون الإراقة في هذه الأيّام منصوصاً عليها(٢)، فلو قلنا بجواز التصدّق فيها باعتبار هذا المعنى يكون الرّائي معارضاً للمنصوص(١)، فلا يصح ؛ لفقدان شرْطِه [٧٣]أ] فإذا مضت الأيّام ولم توجد منه التضحية فقد آن أوان الفقدان شرْطِه [٧٣]أ] فإذا مضت الأيّام ولم توجد منه التضحية فقد آن أوان

<sup>(</sup>١) قال الله تعالى :﴿ خُذْ من أموالهم صدقةً تُطهِّرهم وتُزكِّيهم بها ﴾ ســـــورة التوبة ، مـن آية ( ١٠٣ ) .

<sup>(</sup>۲) للحديث المتفق عليه عن أبي هريرة على قال: أخذ الحسن بن علي ـ رضي الله عنهما ـ تمرةً من تمر الصدقة فجعلها في فيه ، فقال رسول الله على : ﴿ كِخْ كِخْ إِرْمِ بها أما علمت أنا لانأكل الصدقة ﴾ . صحيح البخاري ، كتاب الزكاة ، باب ما يذكر في الصدقة للنبي على السول الله على رسول الله وعلى آله ، ۱۶۲۰ (۱۶۲۰) ، صحيح مسلم ، كتاب الزكاة ، باب تحريم الزكاة على رسول الله وعلى آله ، ۱۰۲۹ (۱۰۲۹) .

<sup>(</sup>٣) قال الله تعالى : ﴿ وَالْبُدُنَ جعلناها لَكُم مِن شَعَائِر الله ﴾ سورة الحجّ ، من آية (٣٦) . وقال الله يَ قَالَ الله عَرَوجل من إهراق الدّم وإنه ليأتي يوم القيامة بقرونها وأظلافها وأشعارها وإنّ الدّم ليقع من الله عزّوجل بمكانٍ قبل أن يقع على الأرض فطيبوا بها نفساً ﴾ أخرجه ابن ماجة في كتاب الأضاحي ، باب ثواب الأضحية ، 2/٠٤ (٣١٦٢) ، والترمذي في كتاب الأضاحي ، باب ما جاء في فضل الأضحية ، 2/٠٤ (١٤٩٣) ، والحاكم في "مستدركه" في كتاب الأضاحي ، باب ما تقرّب إلى الله يوم النحر بشئ من إهراق الدّم ، ٢٢١/٤ ، وقال : صحيح ، وتابعه الذهبي .

<sup>(</sup> على الله عليه عليه المنصوص عليه .

ذلك الاحتمال ، لعدم إمكان العمل بالمنصوص ، قلنا: بوجوب التصدّق على اعتبار أنّه خَلَف(١) .

ثمّ استدلّ على عدمِ الخِلافة (٢) بقوله : { ولهذا لم يعد إلى المثل بعود الوقت } لأنّ حكمَ الخلَفِ يبطلُ عند القُدرةِ على الأصْل ، كما في الشّيخ الفَاني إذا فَدَى بحكمِ العجْز ، ثمّ زالَ ( العجْزُ ) (٢) يبطلُ حكمُ الفِديةِ ويجبُ القضاء ، وكما في الإيلاءِ إذا فَاءَ باللّسانِ بحكمِ العجْزِ عن الوطءِ بالمرضِ ثمّ قَدَرَ على الوطءِ يبطلُ حكمُ الفئ باللّسان ، وحيث لم يعد إلى المثلِ ههنا بعوْدِ الوقتِ عُلم أنّ التصدّق لم يكن على وجْهِ الخِلافةِ عن الإراقة (١) .

ثمّ ذكر نظير القضاء الذي هو بمعنى الأداء (٠) فقال : { قال أبو يوسف رحمه الله في الدرك الإمام في العيد راكعا لم يكبر } تكبيرات العيد ؛ لأنها شُرعت في حالة القيام ، فلا يصحُّ أداؤها في الرّكوع كالقراءة والقُنوت وتكبير الافتتاح .

<sup>(</sup>۱) أنظر: التقويم ( ٥٥ – أ – ب ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ١٥٥/١ ، أصول البزدوي مع الكشف ، ١٥٥/١ ، أصول السرخسي ١٦٧/١ ، كشف الأسرار ، للنسفي ، ١٦١/١ ، التلويح على التوضيح ، ١٦٧/١ (٢) في ( ب ) : عدم الخلاف .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ).

<sup>(</sup>٤) يقول القاضي الإمام أبو زيد الدبوسيّ : { لأنّ شرع الله تعالى التضحية مكان الصدقة دليلٌ على ضرب مماثلة ، حتى صلحت للقيام مقام الصدقة ، ولما تعيّنت الصدقة لم تعد إلى المثل بعود الوقت ، كمن استهلك رطباً فذهب أوانه ، وقُضي عليه بالقيمة ، لم يعد إلى الرطب بمجئ أوانه ، وقضي في أيامه ؛ لأنه مشروعٌ عبادة في تلك الأيام أوانِه ، وكذا الرّميُ في الحجّ إذا فات عن وقته قضى في أيامه ؛ لأنه مشروعٌ عبادة في تلك الأيام وجب الجبر بالشاة عيناً شرعاً ، فلا يعود إلى الرّمي وإنْ عاد الوقت } تقويم الأدلة ( ٥٥ ـ أ ـ ب ) .

<sup>(°)</sup> وهو النوع الثالث من أنواع القضــــاء .

ولكنا نقول: الرّكوعُ يُشبه القيامَ حقيقةً وحكماً ، أمّا حقيقةً ؛ فإنّ القائمَ إنما يفارقُ القاعدَ باستواءِ النّصف الأسفل منه دون الأعلى ، فإنّ النّصفَ الأسفلَ من القاعدِ مُنْثَنٍ ، والرّاكعُ بمنزلة القائمِ في استواء النّصفِ الأسفلِ منه .

وأمّا حكماً ؛ فإنّ من أدرك الإمام في الرّكوع وشاركه فيه ، كان مدركاً للرّكعة ، مع أنّ المشاركة بينهما في القيام لأبدّ منها لإدراك الرّكعة ، فعدل أنّ الرّاكع كالقائم ، ولو أدركه في حقيقة القيام ياتي بها(١) ، فكذلك إذا أدركه في الرّكوع .

فعلى هذا التقدير ، لم تكن قضاءً محضاً ، بل كانت أداءً من وجه فيؤتى بها احتياطاً ، ولأنّ حالة الرّكوع محلٌ لبعض تكبيرات العيد . عني تكبير الرّكوع في فإنّه محسوبٌ من تكبيرات العيد في صلاة العيد ، حتى إنّ من ترك تكبير الرّكوع في صلاة العيد ساهياً وهو إمامٌ أو مسبوقٌ فإنّه يسجدُ للسّهو ، بخلاف سائر الصّلوات ، فكذلك يكون محلاً لجميع التكبيرات عند الضّرورة (۲) .

كشف الأسرار ، ١٥٧/١

<sup>(</sup>١) أي بتكبيرات العيد .

<sup>(</sup>٢) ومحلّها كما يقول الشيخ عبد العزيز البخاري : { رجلٌ أدرك الإمام في الرّكوع من صلاة العيد يأتي بتكبيرات العيد قائماً إنْ كان يرجو أن يدرك الإمام في الرّكوع ، لتكون التكبيرات في القيام من كلّ وجه \_ وإن كان هذا اشتغالاً بقضاء ما سبق قبل فراغ الإمام \_ كيلا يفوت أصلاً فإنْ خاف إن كبر تكبيرات العيد أن يرفع الإمامُ رأســه ، فإنه يكبّر للإفتتاح \_ وهو فرض \_ ثمّ يكبّر للرّكوع \_ وهو واجب ّ \_ ثمّ يكبّر في الرّكوع تكبيرات العيد ، ولا يرفع يديه ؛ لأنّ الرّفع سنةٌ ، ووضع الأكفّ على الرّكبة سنةٌ ، فلا يجوز الاشتغال بسنةٍ فيها ترْكُ سنةٍ } .

فإنْ قيل : ( إنّ )(١) الإمامَ لو سَهَا عن التكبيراتِ حتى ركَعَ لم يأتِ بالتكبيرات ، ولو جُعل حالُه كحَالِ القيام لأتنى به(٢) .

قلنا: لأنّ الإمامَ متمكّنٌ من العوْدِ إلى القيامِ حتى ياتي بالتّكبيراتِ في حقيقةِ القيام ، ولا حاجة (ك )(٣) إلى أن يأتي بالتّكبيراتِ فيما هو مُشبّة بالقيام ، بخلاف هذا المسبوق حيث لم يبْق له إمكان الرّجوع إلى حقيقةِ القيام وهذا بخلاف القراءةِ والقُنوتِ وتكبيرِ الافتتاح ؛ لأنّها غير مشروعةٍ فيما له شبة بالقيام بوجهٍ ، كذا في "جامعي" شمس الأئمة وفحر الإسلام(١٠) ـ رحمهما الله ـ(٠) .

فالحاصـــل ، أنّ تكبيرات العيدِ فيمن أدركَ الإمامَ في الرّكوعِ نظير القضاءِ الذي هو بمعنى الأداء عندهما ، وعند أبي يوسف ـ رحمه الله ـ نظير القضاءِ الحض ، ثمّ لا مثل له عند المفوّت ، فيسقطُ أصلاً كتكبيرات التشريق إذا فاتت عن وقتها(١) .

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) في ( ب ): لا يأتي به . وهو خطأ ؛ لأنه ينافي الغرض من السؤال .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمتهما في القسم الدّراسي ، الأول ص ( ٨٣ ) والثاني ص ( ٧٠ ) .

<sup>(°)</sup> سبق التعريف بهذين الكتابين في القسم الدّراسي ص ( ١١٥) .

ولكن انظر هذه المسألة في : حاشية الشيخ الشلبي على تبيين الحقائق ، ٢٢٥/١ .

<sup>(</sup>١) أنظر ص ( ٥٤٨ ) من هذا الكتاب .

ومن نظير القضاء الذي هو بمعنى الأداء أيضاً: السورة إذا فاتت عن الأولكيين وجبت في الأخريين؛ لأنّ موضع القراءة جملة الصللة، إلاّ أنّ الشفع الأول تعين بخلير الواحد الذي يوجب العمل وهو ما رُوي عن علي في الأولين تقواءة في الأوليين قراءة في الأخريين } (١) [١٦/د] أي تنوب عنهما، ولكن (١) القيام في الأخريين مثل القيام في الأوليين في كونهما رُكين الصلاة ولمذه المشابهة لم يتحقق الفوات فلذلك يقضي القلاراءة في الأخريين، وإنْ (كان) (٢) قضاءً بحكم خبر الواحدن،

<sup>(</sup>١) أخوج عبد الرزاق في "مصنفه" عن علي بن أبي طالب ضَّطَّبُهُ قـال : { إذا نَسِي الرَّحـلُ أنْ يقرأ في الركعتين الأخريين وقد أجزأ يقرأ في الركعتين الأخريين وقد أجزأ عنه } . كتاب الصلاة ، باب من نسي القراءة ، ٢٦٦/٢ (٢٧٥٦) .

<sup>(</sup>٢) لكنّ تأتي للإستدراك ، فوقوعها هنا في أثناء الاستدلال قد يخـلّ بـالمعنى ، فلـو قـال : ولمـا كان القيام ..... ، لكان أوْلى .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (د).

<sup>(؛)</sup> وقال أبو يوسف ـ رحمه الله ـ : لا يقضي الفاتحة ولا السّورة إذا فــاتت ؛ لأنّ الواجـب إذا فات عن وقته لا يُقضى إلاّ بدليل .

# [ أقسام الأداء في حقوق العباد]

[ وهذه الأقسام كلها تتحقق في حقوق العباد ، فتسليم عين العبد المغصوب أداء كامل ، ورده مشغولا بالدين أو الجناية بسبب كان في يد الغاصب أداء قاصر ، وإذا أمهر عبد الغير ثم اشتراه كان تسليمه أداء حتى تجبر على القبول شبيها بالقضاء من حيث إنه مملوكه قبل التسليم ، وينفذ إعتاقه فيه دون إعتاقها] .

قوله: { وهذه الأقسام } أي أقسام الأداء والقضاء، قوله: { أداء قاصر } (١) ومعنى القُصور فيه [٩٩/ب] أنّه أدّاه لا على الوصف الذي استحقّ أداؤه عليه .

فلوجود أصْلِ الأداءِ قلنك : إذا هلَكَ في يدِ المالكِ قبل الدّفع إلى وليّ الجناية الجناية برئ الغاصب ، وللقُصورِ في الصّفةِ قلنك : إذا دُفع إلى وليّ الجناية أو بيع في الدّين رجع المالكُ على الغاصبِ بقيمته ، فصار الردُّ كأنْ لم يوجد ، وكذلك البائعُ إذا سلّم المبيعَ وهو مباحُ (الدّمِ )(٢) فهو أداءً قاصرٌ ؛ لأنه سلّمه على غير الوصْف (٣) الذي هو مقتضى العقد ، فإنْ هلَكَ في يدِ المشتري لزمَه على غير الوصْف (٣) الذي هو مقتضى العقد ، فإنْ هلَكَ في يدِ المشتري لزمَه

<sup>(</sup>١) شَرَعَ ـ رحمه الله ـ في بيان القســم الثاني وهو الأداء القاصر ، و لم يتطرّق للقســم الأول وهو الأداء الكامل ؛ لوضوحه وبيانه .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٣) في ( ب ): على غير الغصب الوصف. ويظهر أنّ كلمة ( الغصب ) زائدة .

التّمن ، لوجودِ أصْلِ الأداء ، وإنْ قُتِل بالسّبِ اللهِ صار مباحَ اللهم رجع بعميع التّمنِ عند أبي حنيفة ـ رحمه الله ـ ، وعندهما : رجع بنقصانِ العيب (١) فكان تسليم عين العبدِ المغصوبِ كما هو (٢) نظيرَ أداءِ الصّلاةِ بالجماعة لأنهما أداءٌ (كامل ، وردُّه مشغولاً بالجنايةِ أو بالدَّينِ نظيرَ أداءِ المنفردِ في الوقت ؛ لأنهما أداءٌ (٣) قاصر .

قوله: { وإذا أمهر عبد الغير } إلى آخِرِه ، نظير اللاّحق(،) ؟ لأنّهما أداءٌ شــــبية بالقضاء ، صورة المسألة :

أنّ رجلاً تزوّج امرأةً على عبدِ الغيْر ، صحّت التسميةُ بالإجماع ، حتى لو لم يقدِر على تسليمِ ذلك العبدِ بحبُ قيمةُ العبدِ مهراً ، لا مهْر المِثْل ، فإذا اشتراه بعد ذلك وسلّمه إليها ، صحّ التسليمُ وتُجبر على القبُول ، عملاً بجانب الأداء ، إذْ هو تسليمُ عين الواجبِ بالعقد ، لكنه يُشبه القضاء ؛ لأنّ تبدّل المُلكِ أوجبَ [٨٦/ج] تبدّلاً في العينِ (حكماً ) (٥٠) ، فإنّ اختلاف الأسبابِ

 <sup>(</sup>۱) أنظر: أصول البزدوي مع الكشف ، ۱٦٠/١-١٦٠ ، أصول السرحسي ، ٥٣/١-٥٤ ،
 كشف الأسرار ، للنسفي ، ٧٣/١ ، التوضيح ، ١٦٨/١ .

والمقصود بنقصان العيب هو : أنْ يقوَّم العبد وهو حلال الدّم ، ثمّ يقوَّم وهو حرام الدّم والفسرق فيما بينهما من القيمة هي المراد بقولهم ( نقصان العيب ) وهي التي يرجع بها المشتري على البائع عند أبي يوسف ومحمد ـ رحمهما الله \_ .

<sup>(</sup>٢) يعني بقوله : { كما هو } أي سالمًا من النّقص أو الشّغل بجنايةٍ أو غيرها .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(؛)</sup> سبق تعريف اللاّحق ص ( ٥٦٦ ) من هذا الكتاب .

<sup>(°)</sup> ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>۱) هي بريرة مولاة أمّ المؤمنين عائشة \_ رضي الله تعالى عنهما \_ كانت مولاة أناسٍ من الله تعالى عنهما \_ كانت مولاة أناسٍ من الأنصار ، فكاتبوها ثمّ باعوها من عائشة \_ رضي الله عنها \_ فاشترطوا لهم الولاء ، فأحبرت النبيّ عَلَيْنًا بعد العتق النبيّ عَلَيْنًا بعد العتق فاختارت فراقه .

أنظر ترجمتها في : طبقات ابن سعد ،  $1 \times 107 \times 107 \times 100$  ، الإستيعاب ، لابن عبد البرّ ،  $1 \times 109 \times 100 \times 100$  ) ، أسد الغابة ، لابن الأثير ،  $1 \times 100 \times 100 \times 100$  ) ، تهذيب الأسماء للقرشي (  $1 \times 100 \times 100 \times 100$  ) ، الإصابة ، لابن حجر ،  $1 \times 100 \times 100 \times 100 \times 100$  .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه عن أمّ المؤمنين عائشة \_ رضي الله تعالى عنها \_ .

أنظر : صحيح البخاري ، كتاب الزكاة ، باب الصدقة على موالي أزواج النبيّ عَلَيُّ ، ٢/٢٥٥ انظر : صحيح مسلم ، كتــاب العتق ، باب إنما الولاء لمن أعتق ، ١١٤٤/٢ (١٥٠٤) .

<sup>(</sup>٣) أنظر: المختلف، لأبي اللّيث السمرقندي (٤٣ ـ ب)، أصول البزدوي، ١٦٤/١، أصول السرخسي، ١٥٥/١، أصول السرخسي، ١٥٥/١، شرح الزيادات، لقاضي خان (٧٢/١ ـ أ ـ ب)، كشف الأسرار شرح المنار، للنسفي، ١٤/١ ـ ١٢٩/١.

قلنــــا: أُلِحِقَ موْلَى الهاشميّ في حرمة الصّدقة بالهاشمي ، لا موْلى القرشيّ (۱) ، وهو ظاهرُ (الرّواية ) (۲) ، وفي رواية : لو أُلِحِقَ نقول : كانت الصّدقة صَدقة التطوّع ، والرّواية محفوظة بأنّ صدقة التطوّع يجوزُ دفْعُها إلى بي هاشم (۲) ، وكون الصّدقة لحماً أمارة كونها تطوّعاً ، فإنّ النّاسَ لا يعطون الواجبات باللّحم .

أوْ نقـــول : جازَ أن يكون هذا حال قيام كتابتها ، ويجوزُ دفْعُ الزّكاة إلى مكاتب الهاشمي ؛ لأنّ قوله تعالى :﴿ وفي الرِّقَاب ﴾(١) مطلقٌ (كذا في "فوائد"(١) منقولة من الإمام مولانا حميد الدين(١)) .

<sup>(</sup>۱) أي أنّ الذي تحرم عليه الصــــدقة عند الحنفية هم ( بنو هاشم ) من قريش وهم : آل علي وآل عباس وآل جعفر وآل عقيل وآل الحارث بن عبد المطلب ، وأُلحق بهم مواليهم ، لا كلّ من نُسب إلى قريش .

أنظر: المبسوط، للسرحسي، ١٢/٣، الهداية، للمرغيناني، ١١٤/١، تهذيب الأسماء، للقرشي (٥٠٠).

أما أمّ المؤمنين عائشة ـ رضي الله عنها ـ فهي من بني تيْم لا من بـني هاشـم ، ولا تحـرم الصدقة على مواليها . أنظر : كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٦٤/١ ، التلويح على التوضيح ، للتفتازاني ، ١٦٩/١ .

<sup>(</sup>۲) ساقطة من (ب)

<sup>(</sup>٣) أنظر هذه الرّوايات عند الحنفيّة في :

شرح معاني الآثار ، للطحاوي ، ٤/٢ ، الهداية مع شروحها ، ٢٧٣/٢-٢٧٤ ، كشف الأسرار للبخاري ، ١٦٤/١ .

<sup>(</sup>١) الآية (٦٠) من سورة التّوبة .

<sup>(</sup>٥) الفوائد ، لحميد الدين الضّرير ، (٢٩ ـ أ) .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٤٠) .

<sup>(</sup>٧) ما بين القوسين ( ) هكذا ساقط من ( ب ) .

ثمّ المعنى فيه: أنّ بتبدّلِ المُلكِ لما تبدّلَ صِفتُه من حلّ التصرّف وحرمته من نزّل منزلة تبدّلِ العين ، ويتضحُ هذا في الخمر والخلّ ، فإنّهما غيران ، وليس ذلك (١) إلاّ بتبدّلِ الصّفة ، فإنّ جوهرهما واحدٌ وهو ماء العنب من فلهذا الشّبه قلنا: بأنّه مملوكُ الزّوجِ قبل التسليمِ إلى المرأة ، حتى صحّ إعتاقُه دون إعتاقِها ، عملاً بجانب القضاء ، فصار هذا العبدُ بعد الشّراء مثل العبد قبل الشراء ، لا عينه ، نظراً إلى اختلاف السّب ، فصار قضاءً (٢)

<sup>(</sup>١) في (ب): وليس كذلك.

<sup>(</sup>٢) أنظر: الفوائد، لحميد الدِّين الضرير، (٢٩ ـ أ)، كشف الأسرار، للبخاري، (٢٩ ـ أ)، كشف الأسرار، للبخاري، المراء ١٦٩/١، التوضيح، لصدر الشريعة، ١٦٩/١.

## [ أقسام القضاء في حقوق العباد]

[ وضمان الغصب قضاء بمثل معقول ، وضمان النفس والأطراف بالمال قضاء بمثل غير معقول ، وإن تزوج على عبد بغير عينه كان تسليم القيمة قضاء هو في حكم الأداء ، حتى تجبر على القبول كما لو أتاها بالمسمى ] .

ثمّ شرَعَ في تقسيم (القضاء)(١) في حقوق العباد، فقال : { وضمان الغصب قضاء بمثل معقول } ، وإنما قلنال الغصب قضاء بمثل معقول } ، وإنما قلنال الغصب قضاء بمثل مستحقاً عليه الغصوب المتلفات إنما يؤدي مالاً من عنده هو مثل لما كان مستحقاً عليه بسبب الغصب ، فكان قضاء لا أداء .

ثمّ القضَـ اء الذي هو بمثل معقولِ على نوعين:

## \_ كامل \_

<sup>(</sup>١) ساقطة من (د) .

<sup>(</sup>٢) يرى الشّيخ عبد العزيز البخاري ـ رحمه الله ـ أنّ وصْفَ الجماعةِ في القضاءِ ليس بـ الازم ؟ لأنّ الواجبَ بفواتِ وقتِه صار ديناً في الذمّة ، أمّا وصْفُ الجماعةِ فلا يثبتُ ديْناً في الذمّة ، لذلك لو قضى الصّلاةَ الفائتة منفرداً كان قضـاءً كاملاً ، أما القضاء في جماعة فهو قضاءٌ أكمل منه أنظر : كشف الأسرار ، ١٧٠/١ ، وانظر أيضاً : التلويح على التوضيح ، ١٧٠/١ .

مجموعُ التّقسيم ســتّة عشر \_على ماذكرنا \_(١).

وأما القضاء الكامل في حقوق العباد: فما كان القضاء مشلاً للأداء صورةً ومعنى ، كما في المكيل والموزون(٢) ، والقضاء القاصر: ما كان مثلاً للأداء معنى لا صورة ، فلتقدُّم القضاء الكامل على القاصر قلنا الله النصار إلى القاصر عند القدْرة على الكامل ، كما لايصار إلى القضاء إلا عند تعذّر الأداء من كل وجه وهو ردُّ العين كما هو(٣) - حتى لو أراد أداء (١) القيمة مع وجود المثل في أيدي الناس ، كان للمغصوب منه أنْ يمتنع من قبوله ، وإذا انقطع المثل من أيدي الناس - أي في الأسواق - حينئذ تتحقّق الضّرورة في اعتبار المثل في المالية - وهو القيمة - وسقط اعتبار المثل صورة لتحقّق فواته (١)

قوله: { وضمان النفس والأطراف [ ٩٢/ب ] بالمال } أي في حالة الخطأ { بمثل غير معقول } لأنّ المالَ ليس بمثلٍ للآدميّ لا صورةً ولا معنىً ، لأنّ الآدميّ مصونٌ مبتَذِلٌ ، والمالُ مُهانٌ مبتَذَلٌ ، فلا يتماثلان بوجّه(١) .

<sup>(</sup>١) أنظر ص ( ٥٤٣ ـ ٥٤٤ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) أنظر: أصول السرخسي ، ١/٥٥ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفى ، ٨٣/١ .

<sup>(</sup>٢) لو قال : كما هي ، لكان أوْلي .

<sup>(&</sup>lt;sup>†)</sup> في ( <sup>†</sup> ) : حتى لو ادا اراد اداء ، وصـــورتها في بقيّة النسخ : حتى لو اداداداد القيمــة هكذا بدون فصلِ أو توضيح .

<sup>(°)</sup> أنظر: أصول السرخسى ، ١/٥٥ .

<sup>(</sup>١) أنظر: أصول البزدوي ، ١٧٦/١ ، أصول السرخسي ، ١٧٥-٥٨ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٨٤-٨٣/١ ، التوضيح ، ١٧٠/١ .

قوله: { و إن تزوج على عبد بغير عينه } هذا نظيرُ القضاء الذي هو في حكم الأداء في حقوق العباد ، فكان نظيرَ منْ أدرَكَ الإمامَ في صلاةِ العيدِ راكعاً على قول أبي حنيفة ومحمد ـ رحمهما الله ـ (١) .

#### صورة المسألة:

ما إذا تزوّج امرأةً على عبدٍ بغير عينه فأتاها بالقيمة ، أحبرت (٢) على القبول ، وكان تسليمُ القيمةِ قضاءً بالمثلِ للمسمّى من عنده هو في معنى الأداء ؛ لأنّ العبد المطلق معلومُ الجنسِ مجهولُ الوصْف ، والعلم يُثيبتُ القدرة على التسليم ، والجهالة تُثبِتُ العجز عنه ، فباعتبار كونه معلومَ الجنسِ يكون على التسليم ، والجهالة تُثبِتُ العجز عنه ، فباعتبار كونه معلومَ الجنسِ يكون أداءً للمسمّى بتسليم (٢) العبد ، ولهذا المعنى لو أتاها به أحبرت على القبدلول عملاً بجهة الأداء ، كما لو كان أداءً من كلّ وجه ، وذلك في تسليمِ العبدِ المعين إذا كان هو مسمّى ، وباعتبارِ كونه مجهولَ الوصْفِ يتعذّرُ لها المطالبة بعين المسمّى لجهالته ، فلا يتعيّنُ ذلك إلاّ بالتقويم ، فصار التقويم أصلاً من هذا الوجه ، وصارت القيمةُ مزاحمةً للمسمّى ، فتُجبر على قبُولِ القيمةِ أيضاً ، فغلاف العبدِ إذا كان معيناً ، أو المكيلِ أو الموزونِ إذا كان موصوفاً أو معيناً ، لأنّ المسمّى معلومٌ بعينه أو صِفته ، فتكون القيمةُ بمقابلته قضاءً ليس في معنى الأداء ، فلا تُحبر على القبول إذا أتاها بها إلاّ عند تحقّق العجز عن تسليم ما الأداء ، فلا تحبر على القبول إذا أتاها بها إلاّ عند تحقّق العجز عن تسليم ما هو المستحق ، كما هو في ضمان الغصب (١٠) .

<sup>(</sup>١) أنظر ص ( ٥٨١ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) في ( د ) : أخبرت ، وهي في بقيّة النسخ غير منقوطة .

<sup>(</sup>٣) في (ب): من تسليم.

<sup>(؛)</sup> أنظر: أصول البزدوي ، ١٨١/١-١٨١ ، أصول السرحسي ، ١٩/١ ، كشـف الأسـرار شرح المنار ، للنسفي ، ١٤/١ .

# [ شرطُ الأداء: القُدْرة]

[ثمّ الشرع فرق بين وجوب الأداء ووجوب القضاء ، فجعل القدرة الممكنة شرطا لوجوب الأداء دون القضاء ؛ لأنّ القدرة شرط الوجوب ، ولا يتكرر الوجوب في واجب واحد ، والشرط : كون القدرة على الأداء متوهم الوجود ، لا كونه متحقق الوجود فإن ذلك لايسبق الأداء .

ولهذا قلنا: إذا بلغ الصبي أو أسلم الكافر في آخر الوقت تلزمه الصلاة عندنا ، خلافاً لزفر والشافعي ـ رحمهما الله ـ لجواز أن يظهر في الوقت امتداد بوقف الشمس كما كان لسليمان صلوات الله عليه ، فصار الأصل مشروعا ووجب النقل للعجز فيه ظاهرا كما في الحلف على مس السماء ، وهو نظير من هجم عليه وقت الصلاة وهو في السفر: أن خطاب الأصل توجه عليه ، ثم يتحول إلى التراب للعجز الحالي].

ثمّ لما فرَغَ من تفسير الأداء والقضاء وتقسيمهما ، شرَعَ في بيان شرطهما ؛ لأنّ شرْطَ الشّئ تبعه ، والتّبعُ يعقبُ المتبوع ، فقال : { الشرع فرق بين وجوب الأداء ووجوب القضاء } إلى آخره .

إعلم أنّ لنفس (١) الوجوب يشترطُ وجودُ السّبب والأهلية فحسب ، ولا يشترطُ له القُدْرة ، لا حقيقةُ القُدْرة ولا القُدْرة المتوهَّمة ؛ لأنّه يجبُ حبْراً من الله تعالى من غير اختيار العبد . ولوجـــوب الأداء يشترطُ (٢) القُـدْرة

<sup>(</sup>١) في ( ج ): بنفس .

<sup>(</sup>٢) في (ج): بشرط.

المتوهّمة ، أي التي تحتملُ الوجود [٢٦/د] (عقلاً) (١) نظراً إلى سلامة الآلات و الأسباب ، لا القُدْرة الحقيقية ؛ لأنّ بمجرّد وجوب الأداء لا يوجدُ الأداء ، لأنّ الأداء فعلُ اختياريٌّ ، ولوجود الأداء يشترطُ حقيقة القدرة مع الأداء لاسابقة ولا لاحقة (١) لما عُرف في مسألة الاستطاعة أنّه تقارنُ الفعلَ عندنا

فبالنسبة للأمر الأول يشترطُ له وجود السبب والأهلية ، فمثلاً العبادة إذا طلبها الله تعالى من المكلّف فشروطُ نفس وجوب هذه العبادة هو الوقت ، وأضيفت السببيّة إليه بحازاً ، لأنّ السبب الحقيقيّ إنما هو الإيجابُ بالأمر القديم ، كما يشترطُ أيضاً لنفس وجوب هذه العبادة أن يكون المأمور مكلفاً \_ أي أهلاً للتكليف \_ .

وبالنسبة للأمر الثاني وهو وجوب الأداء يشترطُ له القدرة المتوهَّمة ، وهي صحّة الأسباب وسلامة الآلات ، ويكون هذا الوجوب بالخطاب .

وبالنسبة للأمر الثالث وهو وجود الأداء فيشترطُ له القدرة الحقيقية ، أي كوْن المكلّف مستطيعاً قادراً على إتيان ما أمر به ، ويكون هذا الإيجاد بالاستطاعة ، وهي ما خالف فيها المعتزلة فاشترطوا وجودها قبل التمكّن من الفعل واشترط الجمهور مقارنتها بالفعل كما سيأتي بعد قليل وبالنسبة للأمر الرابع وهو وجوب القضاء ، فلا يُشترطُ له لا حقيقة القدرة ولا القدرة المتوهّمة

فثبت بذلك أنّ التكليف قبل القدرة الحقيقية صحيحٌ بناءً على وجودها عند الفعل ، واشتراط القدرة المتوهّمة \_ أي سلامة الآلات وصحّة الأسباب \_ عند التكليف يكون فضلاً ومنّاً من الله تبارك وتعالى .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) .

<sup>(</sup>٢) سبق فيما قبل ص (٤٠٥ ـ ٥٠٠) أنّ المؤلّف ـ رحمه الله ـ فرّق بين وجوبِ الأداءِ ونفْسِ الوجوب، وهو هنا يفرّق بين وجوبِ الأداءِ ووجوبِ القضاءِ في اشتراطِ القُدْرة لهما، وقد بيّس ـ رحمه الله ـ أنّ القدرة شرْطٌ لوجوبِ الأداءِ دون القضاء، ويمكن القول بـأنّ في الأمْرِ الصّادرِ من الموْلى تبارك وتعالى أربعة أمـور:

**١ -** نفس الوجوب .

٢ - وجوب الأداء .

٣ \_ وجود الأداء .

عند عدم الأداء .

خلافاً للمعتزلة \_(١) .

= = أنظر: شرح المنتخب، للنسفي، ١/٤١٤، وانظر أيضاً: التقويم ( ٤٢ ـ ب ) ( ٤٣ ـ أ) أصول السرخسي، ١/٠٠-٢١، كشف الأسرار، للبخاري، ١٩١/١ -١٩٢، التوضيح، لصدر الشريعة، ١٩٨/١، البحرر المحيط، للزركشي، ٣٧٦/١.

(١) مسألة الاستطاعة من مسائل علم الكلام ، ومنشأ النّزاع في هذه المسألة جـاءً مـن الإجمـالِ الحاصل في لفظة ( الاستطاعة ) ؛ لأنّ هذه اللّفظة تتناول معنيان :

الأوّل: الاستطاعة الشرعيّةُ المصحِّحة للفعل ، الـتي هـي منـاطُ الأمـر والنَّهـي ، وهـي ســلامة الآلات وصحّة الأسباب ، وهـي الـتي يطلق عليها ( القدرة المتوهَّمة ) .

والثاني: الاستطاعةُ التي يجبُ معها وجودُ الفعل ، وهي القوّة التي ترِدُ من الله تعالى على العبْدِ وهي التي يطلق عليها ( القُدرة الحقيقيّة ) .

فالأولى لا تجبُ مقارنتها للفعل، وهي المذكورة في قوله تعانى : ﴿ وللّهِ على النّاسِ حِجُ البّيتِ مَن استَطَاعَ إليه سَبِيلاً ﴾ ، وأمّا الثانية فهي مقارنة للفعل، وهي السيّ يستطيعُ بها العبّد إتيانَ المأمورات والانتهاء عن المحرّمات، وهذه تردُ من الله تعالى علمي العبد فإن استعملها في الخير وعمل بها ما أُمر به أثيب عليه ، وإنْ استعملها في الشرّ عوقب ، وهي التي يشترطُ المعتزلة وجودها قبل التمكّن من الفعل ، بناءً على أنّهم يرون وجوب الأصلح على الله تعالى ، من أحل ذلك لم يجوّزوا تكليف المعلومِ ولا العاجز ، يقول ابن تيميّة ـ رحمه الله ـ : { إنّ من أطلق القوْل بأنّ الاستطاعة لا تكون إلاّ مع الفعل فإطلاقه مخالف لما ورد في الكتاب والسّنة وما اتّفق عليه سلف الأمّة .... فقد منع من هذا الاطلاق جمهور أهل العلم كأيي العباس بن سُريج وأبي العباس القلانسي وغيرهما ، ونقل ذلك عن أبي حنيفة نفسه ، وهو مقتضى قول جميع الأمّة } . العباس القلانسي وغيرهما ، ونقل ذلك عن أبي حنيفة نفسه ، وهو مقتضى قول جميع الأمّة } . التقويم ( ٢٢ ـ ـ ب ) ، أصول السرخسي ، ١/١٥ - ١٠ ، الميزان ، للسمرقندي ،ص ١٩٨٧ ١ التقويم ( ٢٢ ـ ـ ب ) ، أصول السرخسي ، ١/٥ - ٢٠ ، الميزان ، للمعمرقندي ،ص ١٩٨٧ ١ البحر كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٩٩١ ، ١٩٩١ ، البحر فتاوى ابن تيميّة ، ١٩٩٨ ، التلويح على التوضيح ، للتفتازاني ، ١٩٨١ ، ١٩٩١ ، البحر المحيط ، للزركشي ١٩٩٨ ، المنائل المشتركة ، د. محمّد العروسي ، ص ١٩٩٠ ، البحر المحيط ، للزركشي ١٩٩٨ ، المنائل المشتركة ، د. محمّد العروسي ، ص ١٩٩٠ . ١٠

ثمّ القُدْرةُ على نوعينَ : \_ مكِنّةٌ \_ وميسّرةٌ(١) فالمكّنة :

هي أدنى ما يتمكّن به المرءُ [٥٧/أ] منْ أداءِ ما لزِمَه بدنياً كان أو مالياً والميسّرة [ ٦٩/جـ ] :

هي المثبتةُ لليُسْرِ بعد ثبوت المُكْنَة ، وهـي زائـدةٌ على الأولى بدرجـة ، وهـي درجةُ التغيير ، حيث غيّرت صِفةَ الواجــبِ من المُكْنَة إلى اليُسْرِ \_ على ما يجئ \_ .

<sup>(</sup>۱) وأطلق عليهما فخر الإسلام وشمس الإئمّة وحافظ الدِّين النسفي اسم: المطلق و الكامل أنظر: أصول فخر الإسلام البزدوي، ١٩٩/١، أصول السرخسي، ٦٦/١، كشف الأسرار شرح المنار، للنسفي، ١٠٣، ٩٩/١.

# [ النّوع الأول: القدرة المكّنة]

قوله: { لأن القدرة شرط الوجوب ، ولا يتكرر الوجوب في واجب واحد } فلا يتكرّر الشّرطُ أيضاً ، يعني : أنّ القُدرة شرطً لوجوب الأداء ، والقضاء بقاء ذلك الواجب بعينه لا واجب آخر – على ما عليه عامّة المشايخ المرّ – (١) فمهما شرَطْنا لوجوب الأداء قدرة لا حاجة بنا إلى اشتراطِ قُدرة أخرى ؛ إذْ الواجبُ الواحدُ يجبُ بقدرةٍ واحدةٍ ، فعند فواتِ تلك القدرة ايتى الواجبُ أيضاً بدون تلك القدرة ، لأنّ تلك القدرة إنما اشترطت لابتداء الوجوب ، فقد وجبَ الواجب ، فلا يشترطُ بقاء شروطِه لبقاء الواجب ، كالشّهودِ في باب النّكاح ، فإنّه لما كان شرطاً محضاً للإنعقادِ لم يشترط بقاؤه لبقاء التكاح ، حتى بقي النّكاح وإنْ لم يثق الشّهود ، فكذلك ههنا ، لما كان وجوبُ القضاءِ هو عينُ وجوبُ الأداء لم يشترط لبقاء الواجب بقاء القدرة الممكّنة – التي هي شرطُ وجوب الأداء – ، حتى قلنا : بوجوب الصّلوات الممكّنة والتسّامات المتعدّدة والزّكوات المجتمعة في النّفسِ الأخير ، وإنْ عجز المتكثرة والصّيامات المتعدّدة والزّكوات المجتمعة في النّفسِ الأخير ، وإنْ عجز عن التّلافي ساعتندٍ ، لما قلنا : إنّ القُدرة شرطُ وجوب الأداء ، وقد وُجد شرطه ، فلم يتكرّر الوجوب ، فلا يتكرّر شرْطُه أيضاً .

<sup>(</sup>١) أي بناءً على أنّ القضاء يجب بالأمر الأوّل أو كما قال المؤلّف : بالسّبب الأوّل ، لا بـأمرٍ جديد ، وهو ما اختاره الحنفية ، أنظر ص ( ٥٤٩ ) أمّا من أوجبَ القضاءَ بنصٌّ مقصودٍ فلا بـدّ له من أن يشترط القدرة في القضاء ؛ لأنّه تكليفٌ آخر .

أنظر: أصول السرخسي ، ١/٧٦-٦٦ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ١٩٧/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٠٠/١ ، التلويح على التوضيح ، ١٩٩/١ .

قوله : { والشرط كون القدرة على الأداء متوهم الوجود لا كونه متحقق الوجود فإن ذلك يسبق الأداء } بيانُ هذا أنّ القُدرةَ على نوعيـــن :

[ أُولاً ] قدرةٌ يصير بها الفعلُ متحقّقاً ، ولا يتعلّق بها وجوبُ الفعلِ ( وإنما يتعلّقُ بها وجوبُ الفعل عندنا ، يتعلّقُ بها وجودُ الفعل )</>
(١) وهي القُدرةُ الحقيقيّـةُ الـتي تُقـارنُ الفعـل عندنا ، خلافاً للمعتزلة

[ ثانياً ] وقدرة يتعلقُ بهارى وحوبُ الفعل ، وهي قدرة يصير الفعلُ بها متوهماً ، لأنّ ما به يصير الفعل متحققاً لايصير سابقاً على الفعل ولا لاحقاً به وهي تُنبئ عن سلامة الآلات والأسباب ، غير أنّ ما به يصير [٣٩/ب] الفعل متوهماً على نوعــــين :

[ أ] نوعٌ يصيرُ الفعلُ به غالبَ الوجود ، ظَاهرَ التحقّق ، وهذا النّوع من القُدرةِ يظهرُ أثرها في لزُومِ الأداءِ لعينه ، على معنى أنّه يأثمُ بترْكِ الأداءِ كالصبيّ إذا بلغ ، والحائضِ إذا طهُرت وفي الوقت سَعَةً ، يجبُ الأداءُ عليهما وجوباً يستحقّان الإثْمَ بترْكِ الأداءِ في الوقت بغير عذر .

[ ب ] ونوعٌ يصيرُ الفعلُ به في حيِّز الجوازِ عقلاً ، وإنْ كان من النّوادرِ حسّاً وعادةً ، وهذه القُدرةُ يظهرُ أثرُها في لزوم الأداءِ لِخَلَفه لا لعينه ، وذلك كالصبيّ إذا بلغ ، والحائضِ إذا طهرت عند ضيقِ الوقتِ العين من الوقتِ إلاّ ما يسَعُ فيه التحريمة ، كان الأداءُ واجباً

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٢) أنظر هامش (١) ص (٥٩٥) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) في ( د ) : وقدرةٌ لايتعلّق بها ، و ( لا ) زائدة ؛ لأنّ إثباتها يحيل المعنى .

عليهما لا لذاتِه بلُ لَخَلَفه \_ وهو القضاء \_ حتى لايأثمان بـ برك الأداء، وإنما يستحقّان الإثْمَ بترُكِ القضاء.

ويشرطُ لصحة القضاء: إمكانُ تحقّق الأداء في الجملة \_ يعني في حيّز الجواز عقلاً \_ لا أنْ يكون محالاً ، وإنْ كان الغالبُ عدم القدرة على الأداء ، لما أنّه لا يخـــرجُ عن حيِّز الإمكان وإنْ نَدَرَ وجودُه ؛ لأنّ وجودَ الشّئ على ثلاثة أنـــرواع :

- [ ١ ] أكثريُّ الوجود ، كطُلوع الشّمسِ من مشرقها في الغد .
- [ ٢ ] أندريُّ الوجود ، كقطْعِ مسافة شهرٍ في ساعةٍ واحدةٍ .
  - [ ٣ ] ومتساوي الوجود ، كدخولي في الغد دار صديقي .

وكلُّ منها غير خارجٍ عن الإمكـــان ، كذا ذكره الإمام بدر الدِّين الكردريّ ـ رحمه الله ـر١) .

فعُلم بهذا أنّ شرْطَ الخَلَفِ عدمُ الأصْلِ فِي الحالِ مع إمكان الأصل ، فيكتُفَى بقُدرةِ تقديريةٍ فيه ليظهَرَ أثرُه في حقِّ الخلَف ، وعلى هذا قال علماؤنا - رحمهم الله - : إذا حلف ليمسّنَ السماء ، أو ليقلبنَ هذا الحجر ذهباً ، إنعقدت اليمينُ للبرِّ - وهو الأصْلُ - لإمكانِه ، لا لذاتِه بلُ لخَلَفِه ، حتى ياثمَ بترك الخلَف - وهو الكفّارة - لا بترُكِ البرِّ نفسه بين .

<sup>(</sup>۱) سبقت ترجمته ص ( ۸۸ ) ، كما سبق التعريف بكتابه في القسم الدّراسي ص ( ۱۱۳ ) ولكن انظر في معناه : كشف الأسرار ، للبخاري ، ۱۹۶/۱-۱۹۵ ، التلويح ، ۱۹۸/۱ .

<sup>(</sup>٢) أنظر : المبسوط ، للسرحسي ، ١٢٨/٨-١٢٩ ، الهداية ، للمرغيناني ، ٨٣/٢ .

وقد سبق الكلامُ عن أصْلِ هذه المسألة في مباحثِ الجحاز ص ( ٢٦٠ ) من هذا الكتاب .

وكذا لو حلف: لا يُصلِّي صلاةً ، أو ليقتلنَّ فلاناً ، إنعقدت اليمين للبرِّ وهو الأصلُ للتصوُّرِه حقيقةً وإنْ كان محظوراً ، لا لذاتِه بلْ لخلفِه له وهو الكفّارة للحتى وجبَ عليه أن يُحنِث نفسَه ويُكفِّر يمينه (۱) ، فإنّ مع وجوب التحنيثِ عيناً إستحالَ وجوبُ البرِّ نفسه ؛ لمضادّةٍ بينهما ، لكنه لما كان عاجزاً عن البرّ إما عادةً أو شرعاً وجبَ القولُ بوجوبِ الخلف ، حتى إنّه لو لم يكن الأصل وهو البرّ ممكناً ، لم يثبت الخلف ، كما في يمين الغموس ، لما لم يكن البرُّ ممكناً لم تثبتُ الكفّارة ، فقد اتضح بهذا ما قلنا: إنّ القُدرة على نوعيسن :

- قُدرة تثبت للمكلّف على تحصيل ما كُلِّف به عينه ، وذلك عند سلامة الآلات وصحّة الأسباب ، وهذه القُدرة يظهَر أثرُها في المأمورِ به عينه إمّا أداءً أو قضــاءً .
- وقُدرةٌ متوهّمة ، لا تحصلُ بها القُدرةُ للمكلّف عادةً على إتيانِ عينِ ما أمر به ، فاعتبرت هذه القدرة لإمكان الأداء في حقّ ثبوت الخلَف ، إذْ الشّئ قد يثبتُ تقديراً وإنْ كان غير ثابتٍ في الحال ، ألا ترى أنّ القادرَ على استعمال الماء حقيقةً يُعدُّ عاجزاً تقديراً كالماء المعدِّ لدفْع العطشرين ، وكالنّائم أياماً يُعدُّ قادراً على الأداء تقديراً حتى ظهرَ أثره في وجوب القضاء ، والقضاء يتلو إمكان بن الأداء ، بخلاف ما إذا انقضى الوقت ثمّ وُجد ما ذكرنا من الإسلام والبلوغ وغيرهما ، لأنّ

<sup>(</sup>١) أنظر : المبسوط ، للسرخسي ، ١٢٩/٨ ، الهداية ، للمرغيناني ، ٧٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) هكذا في جميع النسخ ، والأوْلى أن يقول : يُعـدُّ عـاجزاً تقديراً كواجـد المـاء المعدِّ لدفـع العطش ؛ لأنّ التشبيه والحال هذه لايكون ، لأنه أدخل حرف التشبيه على الماء .

<sup>(</sup>٣) في ( ج ): مكان .

### [ القدرة ليست بشرطٍ في القضاء ]

ثمّ ما ذكرنا من نوعي القُدرةِ ليس بشر ْطٍ في حقِّ وجوبِ القضاء [٧٦/أ] على ما ذكرنا : أنّه في النَّفَسِ الأخيرِ يلزمُه تداركُ ما فاتَه من الأداءِ في العُمرِ كلِّه [٠٧/ج] ولهذا لا يبقى عليه بعد الموت ، وليس ذلك كالجزءِ الأخيرِ من الوقتِ في حقِّ الأداء ، لأنّا اعتبرنا ذلك ليظهَرَ أثرُه في (حقِّ )(١) خَلَفه ، ولا خَلَف للحلَف ، فعُلم أنّ القُدرةَ مختصّةٌ بالأداء (٢).

فإنْ قيل : ما الفرقُ بين النّذرِ واليمينِ حيث يشترطُ في المنذورِ أنْ يكون مشروعاً لذاتِه ليُصار إلى الخلَف ، ولا يشترطُ في المحلوفِ عليه ذلـك للمصيرِ إلى الخلَف ؟

قلنا: لأنّ الفعلَ المنذورَ به مقصودٌ في النّذر بعينه ، ولهذا لو فاتَ عن وقتِه يجبُ القضاءُ ، أمّا الفعلُ المحلوفُ عليه فغير مقصودٍ لعينه (٣) في اليمين ، لأنّ المقصود من اليمين صيانةُ اسمِ الله تعالى عن الهتك إمّا بنفسِه أو بخلَفه ، ولمذا لو فاتَ لا يجبُ القضاءُ ، ولأنّ وجوبَ المنذورِ مضافٌ إلى إيجابِ العبد

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج )

<sup>(</sup>٢) أنظر: كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٠٠/١-، التلويح على التوضيح ، ١٩٩/١ .

<sup>(</sup>٣) في ( ب ): فغير مقصودٍ في النذّر بعينه .

صورةً ، و لم يدخل في ولاية العبد إيجابُ ما حرّمه الشّرع ، وأكّده قول هُ ﷺ ﴿ لَا نَذْر فِي معصية الله تعالى ﴾ (ر) .

أمّا وحوبُ المحلوفِ عليه فبإيجابِ الله تعالى بقوله :﴿ إِذَا حَلَفْتُم واحْفَظُوا اللهِ وَلايةُ الْإِيجَادِ والإعدام ، فكان له ولايةُ الْإيجادِ والإعدام ، فكان له ولايةُ ايْمَانَكُم ﴿ رَبَّ اللهِ اللهُ ولايةُ تحريب المحان حراماً لذَاتِه أَنْ يجعله إيجاباً لغيره ربّ أيضاً ، كما لَهُ ولايةُ تحريب ما كان حلالاً لذَاتِه أَنْ يجعله حراماً لغيره .

فعلى هذا قال علماؤنا - رحمهم الله - : إذا قال الرحل : لله علي أن أصوم [77/د] اليوم الذي يَقدُم فيه فلان ، فقدم فلان بعد الأكُل أو بعد الزّوال لا يجب عليه الصّوم ؛ لأنّ المضاف إلى وقت كالموجود عند ذلك الوقت ولو نجّز عند وجود المضاف إليه فقال : لله علي أنْ أصوم اليوم بعد الأكُل أو بعد الزّوال ، فإنّه لا يصح ؛ لما ذكرنا أنّ النّذر إنما يصح عما هو عبادة مقصودة ، والصّوم بعد الزّوال أو بعد الأكُل ليس بعبادة ، وهذا بخلك مقصودة ما إذا حلف وقال : والله لأصومن اليوم الذي يَقدُم فيه فلان ، فقدم فلان ، فقد فلان ، فلان ، فقد فلان ، فلا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام مسلم عن عمران بن الحصين ﴿ فَيْهُ فِي حديثٍ طويلٍ فِي كتاب النَّذَرِ ، بـــاب لا وفاء لنذرٍ في معصية الله ، ١٢٦٢/٣-١٢٦٣ (١٦٤١) ، والنسائي مختصراً في كتـــاب النــذور والأيمان ، باب النذر فيما لايملك ، ١٩/٧ (٣٨١٢) .

وبلفظ : ﴿ لا نذر في معصية ﴾ أخرجه كلٌّ من : أبو داود في كتاب الأيمان والنذور ، باب من رأى عليه كفارةً إذا كان في معصية ، ٩٤/٣ ٥ ( ٣٢٩ ) ، والترمذي في كتاب الأيمان والنذور ، باب لا نذر في معصية ، ٤/٨٧ (١٥٢٤) ، وابن ماجـــة في كتاب الكفارات ، باب النّذر في المعصية ، ٢/٢٤ (٢١٢٤) ، والدارقطني في كتاب الرضاع ، ١٨٣/٤ .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٨٩ ) من سورة المائدة

<sup>(</sup>٣) لو قال : واجباً لغيره ، كان أحسن ؛ لأنّ الواجب والحرام صفتا الفعل ، أما الإيجاب فه و صفة الحكم .

بعد الأكْلِ أو بعد المرّوال ، يحنث (١) ؛ لما ذكرنا أنّ اليمينَ كما تنعقدُ في المشروع ، ( فكذلك )(٢) تنعقدُ في غير المشروع ، (

فإنْ قيل : التصوّرُ شرطٌ لانعقادِ اليمين ، والتصوّرُ ههنا غير ثـابتٍ ، فوجبَ أنْ لا يحنث !

قلنا: أما على قول أبي يوسف \_ رحمه الله \_ فظاهر ؛ لما أنّ التصوّر ليس بشرّطٍ لانعقادِ اليمينِ عنده \_ لما عُرف في مسألة الكوز \_ (؛) ، وعندهما \_ وإنْ كان شرْطاً \_ ( أي التصوّر )( ه) فهو موجودٌ ، لوجهي ـ ن : أحدهما :

أنّ التصوّرَ شرْطٌ في الجملةِ بالنّظرِ إلى الإمكان ، وأنّه موجودٌ ، لأنّـه لا يستحيلُ في العقْلِ أنْ يُجعلَ الإمساكُ بعد الأكْلِ صوماً شرعياً ، كما بقي صوماً شرعياً في حقّ النّاسي .

<sup>(</sup>١) في ( د ): لا يحنث ، وهو خطأ .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٣) أنظر : الأصل ، للإمام محمّد بن الحسن ، ٢٨٤/٢ ط. عــا لم الكتب ، مختصر اختــلاف العلماء ، للجصّاص ، ٤٤/٢ ، فتح القدير ، لابن الهمام ، ٣٨٧/٢ .

<sup>(؛)</sup> لم يسبق لهذه المسألة ذكرٌ في كلامه ـ رحمه الله ـ ، ولكنّ المسألة مشهورةٌ وهي : ما لو حلف شخصٌ فقال : واللهِ لأشربنَّ هذا الماء الذي في هذا الكوز ، ولا ماء في الكوز ، لا تنعقه يمينه في قول أبي يوسف ـ رحمه الله ـ تنعقد ويحنث في الحال ؛ لما أنّ التصوّر ليس شرطاً لانعقاد اليمين عنده .

أنظــــــر: مختصر الطحاوي ، ص ٣١٥ ، مختصر اختلاف العلماء ، للجصّاص ، ٢٧٣/٣ ، المبسوط ، للبسوط ، للسرخسي ، ٧/٩ .

<sup>(°)</sup> ساقطة من (أ) و (ب) و (ج) .

### والثاني :

أنّ التصوّر ثابت وقْت مباشرةِ التصرّف ؛ لأنّه يجوزُ أنْ يقدُم فلانٌ قبْلَ الأكْلِ وقبْلَ الزّوال ، إلاّ أنّ الصّوم في هذه الحالة ممتنعٌ شرعاً وعادةً ، فبحكم التصوّر تنعقدُ اليمين ، وبحكم امتناعِه شرعاً وعادةً يجنث ، كما إذا حلفَ ليمسنَّ السّماء ، أو ليقلبنَّ هذا الحجر ذهباً ، فإنّ ذلك متصوّرٌ عقلاً ، لكنه ممتنعٌ عادةً .

قوله: { في آخر الوقت [ تلزمه ] الصلاة } (٢)، بأنْ أدرك من الوقت ، وشرْطُ ما يصلحُ للتّحريمة ، وهـذا لأنّ السّببَ الموجبَ جزءٌ من الوقت ، وشرْطُ وجوب الأداء كوْنُ القُدرة متوهَّم (٢) الوجود لا كوْنُه متحقَّق الوجود ، لأنّ ذلك شرْطُ حقيقة الأداء لا نفس وجوب الأداء ، وهذا التوهم موجودٌ ههنا ، لحواز أنْ يظهر الامتدادُ في الوقتِ بأنْ يُمسِكَ الله تعالى ( الشّمس ) (١) مقدار ما يسَعُ الصّلاةَ فيه أداءً (٥) كما فعل لسليمان السَّلِيَّالِمْ ، قال الله تعالى : ﴿ إِذْ

<sup>(</sup>١) جمع قدرة ، أي سواءٌ أكانت قدرةً حقيقيةً أو متوهّمةً .

<sup>(</sup>٢) ما بين المعكوفتين [ ] هكذا ساقط من جميع النسخ ، وأثبتّه من كلام الأخسيكتي صاحب المتن مما سبق ص ( ٩٣ ° ) .

<sup>(</sup>٣) الثابت في جميع النسخ هكذا الضمير بالتذكير ، والأوْلى أنْ يكون بالتّأنيث ؛ لأنّ القُـدرة اسمٌ مؤنّث .

<sup>(&</sup>lt;sup>؛)</sup> ساقطة من ( د ) .

<sup>(°)</sup> قالت الحنفية : فلما جاز ذلك في ميزان العقــل إنتقل الحكم إلى الخلَف ــ وهو القضاء ــ ، وذلك لحقيقة العجز عن الأداء فيما بقى من الوقت .

أنظر: معجم البلدان ، ٢٧/٢٥\_٥٣٥(٤٨٦٦) ، معجم مااستعجم ، للبكري ، ٢/٢٥٥ ، مراصد الاطّلاع ، للبغدادي ، ٣٤/٢ .

(؛) نُصِيبين : بالفتح ثمّ الكسر ثمّ (ياء) علامة الجمع الصحيح ، وهي مدينةٌ عامرةٌ من بـلاد الجنريرة على حادّة القوافل من الموصل إلى الشام ، وعليها سور ، وهي كثيرة المياه ، وبها جامعٌ كبيرٌ في وسطها .

ونصّيين أيضاً : مدينةٌ على شاطئ الفرات كبيرةٌ تعرف بـ ( نصّيبين الرّوم ) ، بينها وبين آمـ د أربعة أيام .

أنظر : معجم البلدان ، لياقوت الحموي ، ٥/٣٣٣\_٣٣٤(١٢٠٣) ، معجم ماستعجم ، للبكري ، ١٣٧٤/٤ ، مراصد الاطّلاع ، للبغدادي ، ١٣٧٤/٣ .

(°) قاله مقاتل . أنظر : التيسير ، لأبي حفصٍ النسفي ( ٤٠٨ – أ ) ، الجمامع ، للقرطيي ، ١٩٣/١٥ .

(۱) العمالقة أو العماليق: هم من ولد عمليق بن لاوذ بن سام ، كانوا وُلاةَ الحكم بمكة المكرّمة ، وكان منهم جماعةً بالعشام وهم الذين قاتلهم موسى عليه الصّلاة والسّلام ثمّ يوشع من بعده فأفناهم ، وكان منهم فراعنة مصر ، أمّا الذين كانوا بمكة المكرّمة فكانوا في عزّةٍ ومنعَةٍ ، ونخلٍ وماءٍ ومالٍ ، ولكن ضيّعوا حرمة البيت الحرام واستحلّوا فيه أموراً عظاماً ، فنصحهم رجل منهم يقال له (عموق) ولكنهم لم يقبلوا منه ، فسلّط الله عليهم جُرهم فأخرجوهم من مكة المكرّمة ، وقيل : حُبس عنهم القطر من السّماء فخرجوا منها يتبعون الغيث . = = =

<sup>(</sup>١) الآية ( ٣١ ) من سورة ص .

<sup>(</sup>٢) رُوي ذلك عن الكلييّ عن ابن عباسٍ ـ رضي الله عنهما ـ . أنظـر : التيسير ، لأبي حفـصٍ النسفي ( ٤٠٨ ـ أ ) ، الجامع لأحكام القرآن ، للقرطبي ، ١٩٣/١٥ .

<sup>(</sup>٣) دِمَشْق : بكسر أوّله وفتح ثانيه ، لها عدّة أسماء ، البلدة المشهورة ، قصبة الشام ، وهي جنّة الأرض بلا خلاف ، قاله ياقوت في "معجم البلدان" ، وهي عاصمة الجمهورية العربية السورية حالياً .

وقيل(١): خرجت من البحر ولها أجنحة فقعد يوماً بعدما صلّى الأولى(٢) على كرسيّه واستعرضَها ، فلم تزل تُعرضُ عليه حتى غربت الشّمس وغَفَلَ عن العصر، أو عن ورْدٍ من الذّكر كان له وقت العشيّ وتهيّبوه فلم يُعلموه(٣) فاغتم لما فاته ، فاستردّها وعقرها تقرّباً للله تعالى ، وبقي مائة \_ فما في أيدي الناس فمن نسلها \_ ، وقيل : لما عقرها أبدله الله خيراً منها وهي الرّبح تجري بأمره رُحاءً حيث أصاب(١) .

ثمّ التّواري بالحجابِ مجازٌ في غروبِ الشّمسِ عن تواري المُلْك ، والذي دلّ على أنّ الضميرَ للشّمسِ ، مرورُ ذكر العشيّ ، ولا بدّ للمضمر من جَرْي

<sup>= =</sup> أنظر: أخبار مكّة ، للأزرقي ، ١/٤٨. • ، المختصر في أخبـار البشـر ، لأبى الفداء ، ١/٩٠ .

<sup>(</sup>١) قاله الحسن والضحاك . أنظـــر : التيسير ، لأبي حفصٍ التسفي ( ٤٠٨ ـ أ ) ، الجامع ، للقرطبي ، ١٩٣/١٥ .

<sup>(</sup>٢) في هامش النسخة (ج): أي الظهر.

<sup>(</sup>۱) أنظر هذا الأثر في: الكشّاف، للزمخشري، ٣٧٣/٣، تفسير عبد الرزاق، ١٦٣/٣، عجر العلوم، للسمرقندي، ١٢٥/٣، التيسير، لأبي حفص النسفي (٢٠٨ - أ - ب)، الجامع للقرطبي، ١٧٧/٥، ١٩٦-١٩، تفسير ابن كثير، ٣٤-٣٦-٣٤، الدرّ المنثور، للسيوطي، ١٧٧/٧ (٥) أي الضمير في قوله تعالى: ﴿ تَوَارَتْ ﴾ عائدٌ على الشمس – مع أنّ الشمس لم يسبق لها ذكر في الآيات – هو ما ذكره.

ذِكْرٍ أو دليلِ ذِكْر ، كذا في "الكشاف"(،) ، والضميرُ البارزُ في ﴿ رُدُّوهَا ﴾ للصّافناتِ الجِيَاد ، كذا في "التيسير"(،) ، فكان وقْفُ الشّمْسِ لسليمان التَّكَلِيُّالِمُ الصّافناتِ الجَيَاد ، كذا في "التيسير"، ، فكان وقْفُ الشّمْسِ لسليمان التَّكَلِيُّالِمُ السّمَسِ لسليمان التَّكَلِيُّالِمُ السّمَسِ لسليمان التَّكَيْلِمُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

وفي "شرح التأويلات" : { ثمّ حائزٌ أن يُخرّج تأويلُ الآيةِ على غير حقيقةِ عقْرِ السُّوقِ وضرْبِ الأعناق ، بلْ هو كنايـةٌ عن الكَيِّ على السُّوقِ والأعناق ، وحعْلِها في سبيل الله ليركبها الغُزاة في محاربةِ الكفّار ، وتسليمِها إلى النّاسِ كفّارةً له عما رأى من نفسه التقصير ، أو شكراً لما أكرمه الله تعالى

وهو قول الزّحّاج ، أنظر : معاني القرآن ، للزحّاج ، ٣٣١/٤ . وقيل : ليس هناك حاجةٌ إلى تكلّف هذا الدليل ، بل هو كنايةٌ عن غير مذكورٍ ، كقوله تعلى : ﴿ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِنْ دَابّة ﴾ أي ظهر الأرض ، وتقول العلمرب : هاجت باردة ، أي الرّيح ، وبه قال أبو عبيد ، وأبو جعف ر النّحاس .

أنظ ر: غريب الحديث ، لأبي عبيد ، ٧٩/٣ ، معاني القرآن ، للزحّاج ، ٣٣١/٤ ، تفسير الطبري ، ١٣٥/٣ ، معاني القرآن ، للنّحاس ، ١١٠/٦ ، بحر العلوم ، للسمرقندي ، ١٣٥/٣ الحامع ، التيسير ، لأبي حقّ النسفي (٤٠٨ ـ ب) ، البحر المحيط ، لأبي حيّان ، ٣٩٦/٧ الجامع ، للقرطبي ، ١٩٥/١٥ .

(٢) التيسير ، لأبي حفصِ النسفي ( ٤٠٨ ـ ب ) .

وهو قول ابن عباس والحسن وقتادة ومقاتل والسّدّي وأكثر المفسرين، وبه قال الطبري وقيل: بل هو عائدٌ على الشّمس، أي يقول نبيّ الله سليمان عليه وعلى نبيّنا أفضل الصّلاة والسّلام بأمر الله عزّو حلّ للملائكة الموكلين بالشمس (ردّوها عليّ) فردّوها عليه حتى صلى العصر في وقتها، وهو قــول على بن أبي طالبٍ عليه .

أنظر : بحر العلوم ، للسمرقندي ، ١٣٥/٣ ، الجامع ، للقرطبي ، ١٩٦/١٥ ، تفسير البغوي ، ٩٠/٧ ، البحر المحيط لأبي حيان ، ٣٩٦/٧ .

<sup>(</sup>١) الكشاف ، للزمخشري ، ٣٧٤/٣

من إعادةِ الوقت ، أو وقْفِ الشّمسِ حتى لا يخرجَ الوقت ، فيصلِّي العصْـرَ في الوقت } را الله أعلم \_ .

قوله [٧٧/أ]: { فصار الأصل مشروعا } أي الأداءُ صار مشروعاً لتوهم القدرة ، ثمّ نُقلَ عنه إلى الخلَفِ \_ وهو القضَاءُ \_ للعجز ، كما في الحلف بمس السّماءِ تنعقدُ اليمينُ موجبةً للبِرّ \_ وهو مس السّماءِ \_ ثمّ ينتقلُ موجبه إلى الكفّارة للعجز ، فإنَ خطابَ الأصلِ [٥٩/ب] وهو قوله تعالى : ﴿ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُم ﴾ (٢) يتوجّهُ عليه ؛ لاحتمال وُجود الماءِ في المفاوز ، كما حُكي عن أيوب السّختياني (٣) \_ رحمه الله \_ أنّه كان يسافرُ مع جماعة كما حُكي عن أيوب السّختياني (٣) \_ رحمه الله \_ أنّه كان يسافرُ مع جماعة

<sup>(</sup>١) شرح التأويلات ، لأبي منصور الماتريدي ، ( ٢٣٤/٢\_٢٣٥ ) .

<sup>(</sup>٢) الآية (٦) من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٣) هو أبو بكر أيوب بن أبي تميمة كيْسان العَنزي ، مولاهم البصري ، وُلد عام توفي ابن عباس - رضي الله عنهما - سنة ٦٨ هـ ، عداده في صغار التابعين ، أدرك من الصحابة أنس بن مالك فَيْنَهُ ، حدّث عن أبي العالية وعمرو بن سَلَمة وأبي رجاء وآخرين ، وحدّث عنه كثيرٌ من التابعين أمثال : ابن سيرين ، عمرو بن دينار ، الزّهري ، قَنادة ، شعبة ، السفيانين ، مالك ، معمر ، حمّاد بن سلمة ، هشيم ، وأممٌ سواهم ، سئل عنه أبو حاتم الرازي فقال: { ثقةٌ لا يُسأل عن مثله } وقال ابن سعد : { كان ثقةٌ ثبتاً في الحديث ، حامعاً عدلاً ، كثير العلم ، حجةً } وقال الذّهيي : { إليه المنتهى في الإتقان } وقال حمّاد بن زيد : أيوب عندي أفضل من حالسته وأشدّه اتباعاً للسنة ، توفّي - رحمه الله - سنة ١٣١ هـ ، بالبصرة .

أنظر ترجمته في : طبقات ابن سعد ، ٢٥١-٢٤٦/٧ ، حلية الأولياء ، لأبي نعيم ، ٣/٣-١٤ (٢٠١) ، الجسرح والتعديل لابن أبي حساتم ، ٢/٥٥٧-٢٥١(٩١٥) ، سسير أعملام النبلاء ، للذهبي ، ٢/٥٥/-٢٦) . للذهبي ، ٢/٥١-٢٦ ، تهذيب التهذيب ، لابن حجر ، ٢/٣٩-٣٩٩ (٧٣٣) .

فأغناهم عن طلبِ الماء(١) ، وقد حُكــــي عن أبي ترابِ النَّحْشَبِيّ(٢) \_ رحمه الله \_ ما هو قريبٌ إلى هذارى .

<sup>(</sup>۱) نقل الذّهي عن ابن عقيل البلخيّ من كتابه "شمائل الزّهاد" عن أبي الرّبيع قال: سمعت أبا يعمر بالرّيّ يقول: كان أيوب في طريق مكة ، فأصاب الناس عطشٌ حتى خافوا ، فقال أيوب أتكتمون عليّ ؟ قالوا: نعم ، فدوّر رداءه ودعا ، فنبع الماء وسقوا الجمال وروّوا ، ثمّ أمرّ يده على الموضع فصار كما كان ، قال أبو الربيع: فلما رجعت إلى البصرة حدّثت حمّاد بن زيد باقصة فقال : حدّثني عبدالواحد بن زيد أنه كان مع أيوب في هذه السّفرة التي كان فيها هذا . أنظر: سير أعلام البلاء ، ٢/٣ ، وساقها أيضاً : أبو نعيم في "الحلية" ، ٣/٥ ، وحافظ الدّين أبو البركات النسفي في "شرحه على المنتخب" ، ٢٧/٧ ، وساق الذهبي قصةً أخرى وأنكرها . وأبو البركات النسفي في "شرحه على المنتخب" ، ٢٧/٧ ، وساق الذهبي قصةً أخرى وأنكرها . أبو ترابي النّخشئيّ ، ومدينة "نَخشَب" من نواحي بَلْخ ، وتُسمّى أيضاً "نَسَف" ، الإمام القدوة ، شيخ الطّائفة ، من كبار الصّوفية ، كتب العلم وتفقة ، ثم تألّه وتعبّد ، وساح وتجرّد ، يحكى عنه أنه قال : إذا رأيت الصّوفي قد سافر بلا ركوة فاعلم أنه قد وتعبّد ، وساح وتجرّد ، يحكى عنه أنه قال : إذا رأيت الصّوفي قد سافر بلا ركوة فاعلم أنه قد وتعبّد ، وساح وتجرّد ، يحكى عنه أنه قال : إذا رأيت الصّوفية ، كتب العلم وتفقة ، ثم تألّه وتعبّد ، وساح وتجرّد ، يحكى عنه أنه قال : إذا رأيت الصّوفية ، كتب العلم وتفقة ، ثم تأله . . وتحبّد ، وساح وتجرّد ، علي المنافعية ، لابن الصبكي ، ٢٢ ٥٩ ٥-٥٩ ما مبقات الشافعية ، لابن السبكي ، ٢٢ ٥ ٥ ٥ ما مبقات الشافعية ، لابن السبكي ، ٢١ ٥ ٢ ٢ ٢ ٥ (٢٢ ٢ ) ، طبقات المخابلة ، ١ / ٢٥ ١ - ٢ ٢ ٢ ٥ (٢٢ ٢ ) ، طبقات المثابلة ، ١ / ٢٠ ٢ - ٣ (٢٧ ) ، طبقات المثابلة ، ١ ١ الم٢٤ - ٢ ٥ (٢٢ ) ، طبقات المثابلة ، ١ / ٢٠ ٢ - ٣ (٢٧ ) ، طبقات المثابلة ، ١ / ٢٠ ٢ - ٣ (٢٧ ) ، طبقات المثابلة ، ١ / ٢٠ ٢ - ٣ (٢٧ ) ، طبقات المثابلة ، ١ ويتوليد المنابلة ، ٢ ويتوليد المؤلود ا

<sup>(</sup>٣) أنظر القصّة التي أوردها ابن السبكي في "طبقاته الكبرى" ، ٣٠٩\_٣٠٨/٢ .

# [ النوع الثاني: القدرة الميسرة ]

[ ومن الأداء ما لايجب إلا بقدرة ميسرة للأداء ، وهي زائدة على الأولى بدرجة ، وفرق ما بينهما : أنه يتغير بالثانية صفة الواجب ، فيصير سمحا سهلا ، فيشترط دوامها لبقاء الواجب ، لأن الحق متى وجب بصفة لايبقى واجبا إلا بتلك الصفة ] .

قوله: { وهي زائدة على [٧١/ج] الأولى } أي في اليُسر { بدرجة } وهي درجة التغيير ، فإنّ الواجبَ بالقدرةِ الميسِّرةِ أينما وَجَب ، وَجَبَ متغيراً عن أصْلِ القُدرةِ إلى قدرة اليُسر ، فيبقى كذلك ؛ لأنّ التغيير صفةً له لا شرطً يوضّحه : أنّ الواجبَ عند القُدرةِ الممكِّنةِ لا بطريق اليُسر ، بل بطريق أنه لا وجودَ لهذا الفعل إلاّ عند وجودِ هذه القدرة ، وفيما نحن فيه : الله تعالى لَطَفَ بعباده ، وتفضّل عليهم ، و لم يوجبْ عليهم بالقدرةِ الممكِّنةِ مع إمكان أنه يجبُ على العباد عبادة الله تعالى إذا تمكّنوا منها ، والقُدرةُ على أداءِ الفعل ممكن قبل القدرة الميسِّرة ، وحيث لم يجبْ وتوقّف عليها كان الواجبُ متغيراً من العُسْرِ إلى اليُسر، وهذا معنى قوله : { إنه يتغير بالثانية صفة الواجب} (١)

ثمّ حاصلُ الفــــوْقِ بينهما \_ أي بين الواجب بالقدرة المكِّنة وبين الواجب بالقدرة المكِّنة وبين الواجب بالقدرة الميسِّرة \_ :

أنّ القُدرةَ في الواجبِ بالقدرةِ المكّنةِ شرْطُ لا صِفةٌ ، والقُدرةَ في الواجبِ بالقدرةِ الميسِّرةِ صِفةٌ لا شرْطٌ ؛ لأنّه تغيّر بها ، والتغيُّر للمتغيِّر صفةٌ ،

<sup>(</sup>١) هذا المعنى للتغيير ذكره الإمام حميد الدِّين الضّرير في "الفوائد" ، (٣٧ ـ أ ) .

والموصوفُ بصفةٍ لا يبقى إلا بها ، وإلا لا يكون موصوفاً بها ، بخلاف المشروط بشرُطٍ فإنّه قد يبقى المشروطُ بدون الشّرط ، كما في الشّهودِ في باب النّكاح ، فلا يشترطُ بقاءُ الشّرطِ لبقاء المشروط(١) .

<sup>(</sup>۱) فلما كانت القدرة الميسِّرة صفةً للواجب ، ولا يبقى الموصوف بدون صفته ، كان هذا رحم فلم من الله تبارك وتعالى أن جعل القدرة الميسِّرة صفة لبعض الواجبات ، فلو فقدت هذه الصفة \_ القدرة \_ لسقط الواجب ، ولهذا اشترطت في أكثر الواجبات الماليّة التي أداؤها أشق على النفس عند العامة ، كالنّماء في الزّكاة ، فإذا فقدت صفة النّماء سقط وجوب الزّكاة ، بخلاف الواجب بالقدرة الممكّنة فإنّ القدرة وإن كانت شرطاً فيه ، إلا أنه لايشترط بقاؤها لبقائه .

أنظر: التقويم ( ٤٣ - أ - ب ) ، أصول السرخسي ، ٦٨/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ١٠٤/١ ، التلويح على التوضيح ، للنسفي ، ١٠٤/١ ، كشف الأسرار ، للبخروي ، ٢٠٢/١ ، التلويح على التوضيح ، ٢٠٠١ .

# [ أنواع الواجبات بالقدرة الميسرة ]

[ ولهذا قلنا: إنه تسقط الزكاة بهلاك النصاب ، والعشر بهلاك الخارج ، والخراج إذا اصطلم الزرع آفة ؛ لأن الشرع أوجب الأداء بصفة اليسر ، ألا ترى أنه خص الزكاة بالمال النامي ، والعشر بالخارج ، والخراج بالتمكن من الزراعة .

وعلى هذا قلنا: إن الحانث في اليمين إذا ذهب ماله كفر بالصوم ؛ لأن التخيير في أنواع التكفير بالمال ، والنقل عنه للعجز في الحال مع توهم القدرة فيما يستقبل ، تيسيرا للأداء ، فكان من قبيل الزكاة ، إلا أن المال ههنا غير عين ، فأي مال أصابه من بعد ، دامت به القدرة ، ولهذا ساوى الاستهلاك الهلاك ؛ لانعدام التعدي على محل مشغول بحق الغير] .

قوله : { ولهذا قلنا إنه تسقط الزكاة } إلى آخره ، وهذا إيضاحٌ لصُورِ الواحباتِ التي تثبتُ بالقدرةِ الميسِّرة ، استدلالاً بسقوطها عند فواتِ صِفةِ النُسر ، وهي أربعٌ :

[ ۱ ] الزّكاة .
 [ ۴ ] والحُشرُ .
 [ ۴ ] والحُفّارةُ .
 أمّا الــــزّكاة :

فلا إشكال في أنّها تثبتُ بالقُدرةِ الميسِّرة ؛ لأنّ الشّرعَ إنّما أوجبَ الأداءَ في المالِ النّامي ، فإنّه ما أوجبَ الأداءَ إلاّ بعد مُضيّ الحوْل ، ليتحقّقَ النّماء ، فيكون المؤدّى جُزءاً من الفضْل ، إذْ أصْلُ التمكّن من الأداء يثبتُ

بكلِّ مال ، فلذلك سقطت الزَّكاةُ بهلاكِ المال ، وإنْ كـان بعـد التمكّن من الأداء .

ولا يدخل على هذا ما إذا هلَكَ بعض النّصابِ ولم يبقَ النّصابُ تامـاً ، فيبقى الواحبُ بقدْر ما يوازيه من حصّة النّصاب .

لأنّا نقول: إنّ اشتراط النّصابِ في الابتداء ليس لأجْلِ اليُسر ، بل ليصير الموصوف به أهلاً للإغناء ، لقوله عليه النصُّ ورَدَ في صدقة الفِطْر ، لكنّ المعنى فيه : سدُّ حُلّة الفقير ، وهذا المعنى النصُّ وردَ في صدقة الفِطْر ، لكنّ المعنى فيه : سدُّ حُلّة الفقير ، وهذا المعنى بعينه موجودٌ في الزّكاة ، فكان معنى [٤ /د] الإغناء ثابتاً في الزّكاة بدلالة النصّ ، والإغناء من غير المعني لا يتحقّق كالتمليك من غير المالك ، فجعَلَ الشّارعُ حدَّ ذلك بملْك النصاب ، فبهذا التقدير يُعلم : أنّ اشتراط النصاب من قبيلِ القُدرةِ الممكّنة لا من المسترة ، فحينته في واجب واحدٍ لا للوجوب ، وشرْطُ الوجوبِ لايشترطُ دوامُه ، إذْ الوجوبُ في واجبٍ واحدٍ لا يتكرّر ، فكذا شرطه ، فلذلك بقي الواجب بقدر ما يخصّه من النصاب عند نقصان ( النّصابِ ) (٢) بالهلاكِ بعد الوجوب ٢).

فإنْ قلت : قد فسّرت أولاً القُدرة الممكّنة بأنّ ذلك أدْنَى ما يتمكّن به المرء من الأداء بدنياً كان أو مالياً ، فعلى وفَاقِ ذلك لو كان اشتراط النّصاب من القُدرةِ الممكّنة ينبغي أنْ تجب الزّكاة حين قدر على مقدارِ الزّكاة ،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه ص ( ٣٤٢ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٣) أنظر: التقويم، للدبّوسي (٤٣ ـ ب)، أصول البردوي، ٢٠٢/١، أصول السرخسي، ١٨/١، التوضيـ ع، ١٩٩/١. ٢٠٠٠ .

كنصْفِ دينارٍ أوْ خمسة دراهم ؛ لأنّ المُكنة (١) تحصلُ به ، ولم تحب ، بلْ وجبت عند مِلْكِ أضعاف أضعافه ، عُلم أنّ اشتراط النّصابِ من القُدرةِ الميسِّرة كاشتراط النّماء !

قلت: [أ] أدنى ما يتمكّنُ به المرءُ من الأداءِ في الزّكاةِ النّصابَ ، وذلك لأنّا لو اعتبرنا مُكنة قدر الزّكاةِ يلزم عود الأمْرِ على موضوعِه بالنقض لأنّه لو وجبَ الدّفعُ إلى الفقيرِ عند مُكنة ذلك لصار هو محتاجاً إلى المسألة ، وهذا لا يجوز ؛ لأنّ الدّفعَ إلى نفسِه أوْلى من الدّفع إلى غيره ، حتى إذا كان مالكاً مقداراً من الطّعامِ أو الماء وهو وغيره محتاجان إليه \_ فلو دفعَ إلى غيره محتأجان إليه \_ فلو دفعَ إلى غيره محتأجان إليه وحرام .

فكل حكم يوجبُ ( نقضَ ) (٢) سببه فهو باطل ؛ لأنه حينت لا يتميّزُ بين المحاطَب والمصرِف ، أوْ لأنه حينئلْ يلزمُ وجوبُ الدّفع ( في صورةٍ عدمُ جواز الدّفع ) (٢) ، لأنه يقتضي وجوبَ الدّفع على منْ عَلِم أنه لو دفَع يخافُ الهلاكَ على نفسه ، وذلك لا يجوز ، وإذا كان كذلك لابد من عرْفان المخاطَب بأداء الزّكاة ، والمخاطَبُ به هو الغنيّ ، فوجبَ في عرفان الغني (١) الرّجوعُ إلى أدْنَى ما قدَّر به [٣٩/ب] الشرعُ بملك المال ، لأنه لاشك أنّ الغني (١) بكثرة المال ، وليس للكثرةِ حدُّ يُعرف به ، وأحوالُ النّاسِ فيه شتى ، الغني (١) بكثرة المال ، وليس للكثرةِ حدُّ يُعرف به ، وأحوالُ النّاسِ فيه شتى ، فقد رائشرعُ أدناه بنصابٍ واحد ، فصح ما قلنا : إنّ أدنى ما يتمكّن به المرء في الزّكاة النّصاب الواحد .

<sup>(</sup>١) في (د): لأنّ المكّنة .

<sup>(</sup>۲) ساقطة من ( د ) .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( د ) .

<sup>(؛)</sup> في ( ب ) : المعنى .

[ ب] ولأنّ اليُســـر لا يزدادُ بزيادةِ المالِ في حقّ وجوب الزّكاة ، إذْ الواجبُ (۱) في الكلّ دفْعُ رُبع العُشر ، وذلك لا يتفاوتُ بين [٧٨] القليلِ والكثير ، ألا تـرى أنّ تيسير أداءِ الخمسة من المائتين ، وتيسير أداء الدّرهم من الأربعين ســواءٌ ، من حيث إنّ كلاً منهما رُبع عُشر المال ، فعُــلم بهذا أنّ اشتراط النّصابِ لم يغيّر صفة الواجب ، فبقي قدرة ممكّنةً (۱) .

فإنْ قيل: النّصابُ لما أُلِحِقَ بالقُدرةِ المكِّنةِ وجبَ أَنْ يبقى عليه الوجوبُ بعد هلاك كلِّ النّصاب؛ لما انّ في القدرة الممكِّنة لا يشترطُ بقاؤها لبقاء الواجب، كما في صدقة الفطر وغيرها!

قلنا: نعم كذلك، إلا أنّ الإشكالَ إنما يلزمُ علينا أنْ لو شرَطْنا بقاءَه باعتبارِ القُدرةِ الممكِّنة، وإنما شرَطْنا دوامَه باعتبارِ قيامِ [۲۲/ج] صفةِ النّماءِ في كلّ جزءٍ، وهو القُدرةُ الميسِّرة، وشُرِطَ دوامُه لهذا لا لذاك، ثمّ لما هلَكَ بعضُ النّصابِ فاتَ بقَدْرِهِ النّماءُ أيضاً، فسقَطَ بقَدْرِه الزّكاة، لفوْتِ القُدرةِ الميسِّرة \_ وهي النّماءُ في ذلك القدر \_ فإذا هلك كلُّ النّصابِ فات كلُّ النّماءِ المعسِّرة \_ وهي النّماءُ في ذلك القدر \_ فإذا هلك كلُّ النّصابِ فات كلُّ النّماءِ المعسِّرة \_ وهي النّماءُ الزّكاةُ لفوْت النّماء الزّكاة به ، فسقطت الزّكاةُ لفوْت النّماء الذي هو من القُدرةِ الميسِّرةِ \_

<sup>(</sup>١) في ( ج ) و ( د ) : الوجوب .

 <sup>(</sup>۲) أنظر: أصول البزدوي مع الكشف ، ۲۰۲۱-۲۰۳۱ ، أصول السرخسي ، ۲۸/۱-۲۰۹۳ ،
 التوضيح مع التلويح ، ۲۰۱۱-۲۰۱۱ .

لا لفوْتِ النّصاب(١).

#### وأمّا العُشْــــــر :

فإنّه مؤونـةُ الأرضِ النّاميـة بحقيقـة الخـارج ، والنّمـوُّ بحقيقـةِ الخـارج ، وتوقّفُ الحكم إلى وقـتِ وجـود النّمـاءِ دليـلُ على اليُسْر ، فلذلـك لا يبقـى وجوبُ العُشر(٢) بعد هلاك الخارج(٢) .

والجواب على ذلك: أنّ الواحب هنا ثابت لوحود النّصاب ، وإنما فارق الهلاك الاستهلاك أنّ الاستهلاك فعلٌ من جانب المستحق عليه ، فيكون استهلاكه للمال أو إتلافه له تعد منه وتفريط ، لأنّ الحق قد ثبت في ذمّته للفقير ، وأصبح النّصاب مشغولاً بحقه ، فإذا حصل التفريط من قبله صلّح أن يكون ذلك سبباً موجباً للغُرم عليه ، بخـــــلاف مالو هلك المال بعد التمكّن من الأداء بغير فعل منه ، والشارع إنما أوجب أداء الزكاة بصفة اليُسر ، فلو وجب عليه بعد هلاكه لا يكون المؤدّى بصفة اليُسر ، بل بصفة الغُرم .

والشافعي - رحمه الله - سوّى بين الحالين فمتى وحب على المكلّف أداء الزكاة عند وجود شرطه ، بعد تمام الحول ، فقد ثبت مقدار الزكاة في ذمّته ، ولا يبرأ إلاّ بتسليمه للفقير ، ولا تسقط عنه الزكاة سواءٌ تلف المال بسبب منه أو من غيره .

أنظر: التقويم، للدبوسي (٤٤ ـ ب)، أصول البزدوي، ٢٠٥/١، المبسوط، للسرحسي، ٢/٤٠١ ما المتوسي، ٢/٤٠١ من ١١٥ ما ١٠٥/١، المهذّب، ٢/٤٠١ منف الأسرار، للنسفي، ١/٤٠١ ما التلويح، ١٠٠١، المهذّب، للشرازي، ١٤٤/١، تخسريج الفروع على الأصول، للزّنجاني، ص ١١٠ ـ ١١١، روضة الطّالبين، للنووي، ٢٢٣/٢.

<sup>(</sup>١) ولا يلزم عليهم أيضاً ما لو قيل: لما كان النّصاب ثابتاً بالقدرة المكّنة والنّماء بالقدرة المسرّة ، وقد أسقطتم الواحب \_ أي الزكاة \_ بهلاك النّصاب كان ينبغي أن يسقط أيضاً باستهلاكه .

<sup>(</sup>٢) في ( ب ): لا يبقى لا وحوب العُشر ، و ( لا ) الثانية زائدة .

<sup>(</sup>٣) أنظر: التقويم (٤٣ ـ ب)، أصول البزدوي، ٢١٠/١، أصول السرخسي، ٦٩/١

### وكذا الخـــراج(١):

فإنّه مؤونةُ الأرضِ النامية ، إلاّ أنّ النّماءَ هنا قد يكونُ بطريقِ التحقيقِ المتحقيقِ (٢) الخارج كالعُشر ، وقد يكونُ بطريقِ التقدير ، بأنْ كان متمكّناً من الزّراعةِ ولم يزرعْ ، فيُحعل الخارجُ سالمًا لربِّ الأرضِ تقديراً حكماً ؛ لتقصيره ، ولا يمكن هذا التقديرُ في العُشر ؛ لكون الواجب من جزء الخارج ، والجزءُ التحقيقيّ لا يكون إلاّ من الكلِّ التحقيقيّ ، فلذلك اشترطت حقيقةُ الخارج ، وأمّا في الخراج فيمكن أنْ يُجعلَ الخارج تقديراً لا تحقيقاً (٢) ، لكون الخراج من غير جنسِ الخارج ، حتى وجبت الدّراهم من الأراضي الخراج بعد الخراج من غير جنسِ الخارج ، متى وجبت الدّراهم من الأراضي الخراج بعد فحعلت القدرة الميسِّرة موجودة تقديراً ، فلذلك لايبقى وجوبُ الخراج بعد زوال تمكن الخارج تقديراً ، بأنْ نزّت الأرضُ (١٠) ، أوْ غلبَ الماءُ عليها ، أو انقطع عنها ولم تبقَ صالحةً للزّراعة .

أمّا إذا زرَعَ ثمّ أصابت الزرعَ آفة يسقطُ الخراج (٥)؛ لأنّه لما وُجد الخارج – وهو النّماء الحقيقي – إنتقل الحكمُ من التقديريّ إلى التحقيقيّ ، فبعدما أصابته الآفةُ من غير صُنْعِ الزّارعِ لم ينْقَ نماءً لا تحقيقاً ولا تقديراً (١) ،

<sup>(</sup>١) في (د): الخارج .

<sup>(</sup>۲) ساقطة من (ب)

<sup>(</sup>٣) في ( ب ) : فيمكن أن يجعل الخارج تحقيقاً لا تقديراً . وبهـذا الـترتيب ينعكس المعنى ، ولا يوافق المقصود من سياق النص .

<sup>(؛)</sup> النّزُ هو : ما تحلّب من الأرض من الماء ، وقد نزّت الأرض : إذا صارت ذات نزّ ، أي كثر نبع الماء منها .

أنظر: تهذيب اللُّغة ، ١٦٨/١٣ ، المصباح المنير ، ص ٢٠٠٠ .

<sup>(°)</sup> في ( ب ) و ( ج ) و ( د ) : حيث يسقط الخراج .

<sup>(</sup>١) في ( ب ): لم يبقَ نماءً لا تقديراً ولا تحقيقاً ، والمعنى بهذا الترتيب لا يتغيّر .

فلو قلنا بالضّمانِ ينقلبُ غُرماً محضاً ، فلا يفيدُ تعليقَ الحكمِ بالنّماءِ حينئذٍ ، فإنّه لما وجبَ (١) في ابتداءِ وجُوبِه بصفةِ اليُسرِ معلقاً بالنّماء ، لايبقى واجباً إلإّ بتلك الصّفة ، أوْ لأنّ الزّارعَ مصابٌ بهللكِ الخارجِ فيستحقُّ المعونة ، ولو أخذناه بالخراج كان فيه استئصالُه ، كذا في "المبسوط"(٢).

## وأمّا كفّارةُ اليمين :

فإنُّها وجبت حين وجبت بالقدرة الميسِّرة ، لدليلين(٣) :

أحدهما: التحييرُ بين أنواعِ التكفيرِ بالمال ، والتّحييرُ تيسيرٌ ؛ لأنّ التّحييرَ يُشِت الاختيارَ للمحيَّر ، وإنما يثبتُ الحيارُ له شرعاً ليَرَفّقَ بما هو الأرْفقُ له ، ويختارُ ما هو الأهونُ والأيسرُ عليه ، لأنّه إذا وجبَ عليه الشّئُ عيناً من غير خيارٍ ربّما يشقّ عليه ، وهذا أمرٌ ظاهرٌ لايمكن دفْعُهر؛ ) .

<sup>(</sup>١) في ( ب ) : وُجد .

<sup>(</sup>٢) المبسوط، للسرخسي، ٣/٤٤-٤٤.

<sup>(</sup>٣) الدليلان مذكوران في عامة الكتب ، وترتيبها وجعلها في نقاط من ميزات الكتاب .

<sup>(</sup>١) أنظر : أصول البزدوي ، ٢٠٥/١ ، أصول السرخسي ، ٦٩/١-٧٠ ، كشـف الأسـرار ، للبخاري ، ٢٠٥/١-٢٠٦ .

فإنْ قلــــت : التّحييرُ ثابتٌ في صدقةِ الفِطْرِ وإنّها لم تحب بالقُدرةِ الميسِّرة !

قلت : [ أ ] ذاك التخييرُ تخييرُ صورةٍ لا معنى ، إذْ الواجبُ هناك(١) واحدٌ معنى وإن اختلف صورةً ، فإنّ قيمة نصْف صاع من بُرِّ ، وقيمة صاع من شعيرٍ عندهم واحدة ، وأما هنا الأشياءُ الثلاثةُ فقيمتُها مختلفةً صورةً ومعنى فأوجب التخييرُ التيسيرَ ههنا ، ولم يوجب هناك .

[ ب] ولأنّ الأشياءَ في صدقة الفطْرِ كلُّها مأكولة ، ومن حيث إنّ كلُّها مأكولٌ شيٌّ واحدٌ ، بخلاف أنواع الكفارة(٢) .

والتّاني من الدّليلين: أنّ عند العجْزِ عن التّكفيرِ بالمالِ إنتقلَ الحكمُ من المالِ إلى الصّوم، مع توهّم القُدرةِ على المال فيما يستقبلُ من الزّمان، ولم يعتبر العدم في العمر كلّه في قوله: إنْ لم آتك العدم في العمر كلّه في قوله: إنْ لم آتك فعبدي حرٌّ ، إذْ تقديرُه بالعمر يُبطل أداء الصّوم، فيبقى حينئذٍ في ضمان الكفارة في الآخرة، بل اعتبر العجز الحاليّ للمكلّف تيسيراً، فثبت أنّ القدرة الكفارة في الآخرة، بل اعتبر العجز الحاليّ للمكلّف تيسيراً، فثبت أنّ القدرة واستهلاكه، وإنْ كان المكفّر حَالَ وحوبِ الكفّارة قادراً على الكفّارة بالمال ، لما أنّ الواجب [٥٠/د] إذا ثبت وجُوبُه بالقدرةِ المسترة يفوت عند فوات القدرة القدرة، المسترة يفوت عند فوات القدرة، القدرة المسترة يفوت عند

<sup>(</sup>١) في ( ب ) : هنا .

<sup>(</sup>٢) أنظر: الفوائد، لحميد الدين الضرير ( ٣٨ ـ أ ب )، كشف الأسرار شرح المنار، للنسفي، ١٠٦/١، كشف الأسرار للبخاري، ٢٠٥/١-٢٠٠ .

<sup>(</sup>٦) الأولى حذف (إذا) من الكلام ؛ لأنّ المعنى صحيحٌ بدونها .

<sup>(؛)</sup> أنظر: التقويم (٤٤ ـ أ)، أصول البزدوي مع الكشف، ٢٠٦/١، أصول السرخسي ٧٠/١، كشف الأسرار شرح المنار، للنسفي، ١٠٦/١.

ثم هذه الأربعة(١) مستوية الأقدام في أنّ وجوبها بالقدرة الميسِّرة ، وإنْ كانت أحكام أفرادها تتفاوت في أنفسها ، فتختصُّ بخصائص هي بها دون غيرهــــا .

- حتى إنّ الدَّينَ يمنعُ وجوبَ الزَّكاةِ في الرَّوايات جميعاً (٢) ، ولا يمنعُ وجوبَ الرَّوايات .

وكذلك تتفاوتان في الاستهلاك(٣).

- وكذلك لا يُعتبرُ في مال (١) الكفّارة كونُه نامياً ، ولا تُعتبرُ صِفةُ الغِنَسى فيمن تجبُ عليه ؛ لأنّ الشرْطَ فيها القدرة الميسِّرة للأداء على وجهٍ ينالُ النّوابَ بالأداء ، فيكون ذلك ساتراً لما لحِقَهُ من الإثم بارتكابِ المحظور ، فلا يتفاوتُ لذلك (٥) كوْنُ المال نامياً أو غير نام (١) .

- والعُشرُ لا يسقطُ بموْتِ منْ عليه مع بقاء الخارج ، ولا يؤمَرُ بالإيصاء ، والعُشرُ لا يسقطُ أيضاً بالموْتِ ولكن يؤمَرُ بالإيصاء ؛ لأنّ الواجب (في )(٧) الزّكاةِ أداءُ العبادة ، ولا يمكن تحقيقُ هذا الوصْف بمجرّد بقاء من يخلُفُه من

<sup>(</sup>١) أي الواجبات التي وجبت بالقدرة الميسِّرة وهي : الزَّكاةُ والعُشْرُ والخَراجُ والكفَّارة .

<sup>(</sup>٢) أنظر هذه الرّوايات في: الأصل ، لمحمّد بن الحسن ، ٤٩-٤٨/٢ ، مختصر الطحاوي ، ص ٠٥-٥١ ، مختصر احتلاف العلماء ، للجصّـاص ، ٤٢٤/١ ، الكتـاب ، للقـدوري ، ١٣٧/١ ، المبسوط ، للسرحسي ، ١٩٤/٢ ، الهداية ، للمرغيناني ، ٩٦/١ .

<sup>(</sup>٣) أي أنّ الاستهلاك في باب السزكاة لا يُسقطها \_ كما مرّ \_ بخلاف الهـلاك ، أمـا في بـاب الكفّــــارة فإنّ الهلاك يساوي الاستهلاك حتى لو أتلفَ الحانِثُ مالَه ، له أنْ يكفّر بالصّوم .

أنظر: أصول البزدوي ، ٢٠٦/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٢٠٦/١ .

 <sup>(</sup>٤) في (ب): في حال .

<sup>· °</sup> في ( ب ) : في ذلك .

<sup>(</sup>١) أنظر : أصول السرخسى ، ٧٠/١- .

<sup>( )</sup> ساقطة من ( ب ) .

غير اختيار [٧٩/أ] ، وفي العُشـــرِ معنى العبادة ليس بمقصودٍ فيبقى بعد موته وإنْ لم يوصِ كالدَّين ، وكذلك الخراجُ إذا حصلَ الخارجُ ثمّ مــاتَ قبـل أدائـه فيبقى بعد موته وإنْ لم يوصِ(١) .

<sup>(</sup>١) أنظر : أصول السرخسي ، ٦٩/١ .

# [ أنواع الواجبات بالقدرة المكّنة ]

[ وأما الحجّ فالشرط فيه المكنة من السفر المعتاد براحلة وزاد واليسر لايقع إلا بخدم وأعوان ومراكب ، وليس بشرط بالإجماع ، فلذلك لم يشترط دوامها لبقاء الواجب .

وكذلك صدقة الفطر لم تجب بصفة اليسر ، بل بشرط القدرة والمغنى ليصير الموصوف به أهلا للإغناء ، ألا تسرى أنه يجب بثياب البذلة ، ولا يقع بها اليسر ؛ لأنها ليست بنامية ، فلم يكن البقاء مفتقرا إلى دوام شرط الوجوب] .

وأمَّا الحُجُّ وصدقةُ الفطر فإنّ وجوبهما بالقدرة المكِّنة لا الميسِّرة .

لأنّ الشّرطَ في الحجِّ أدنى التمكّن دون اليُسر ، لأنّ اليُسْرَ في سفَرِ الحجِّ يكون بالحَدمِ والمراكبِ والأعوانِ ، وذلك ليس بشرْط ، بلْ الشّرطُ فيه أَدْنَى التمكّن ، وهو الزّادُ والرّاحلة ، وذلك شرطُ وجوب الأداء ، فلا يشترطُ بقاؤه لبقاء الواجب(١) .

فإنْ قلت : إنّ شرْطَ وحوبِ الأداءِ في القُدرةِ الممكِّنة كونُها متوهَّم الوجود ، لا كونُها متحقَّق الوجود حتى اكتُفي بإدراك الجزءِ القليلِ الذي يسَعُ فيه التحريمة لا غير ، ظاهراً في حقِّ وجوبِ الصّلاة \_ مع نُدْرته في حقِّ الامتدادِ \_ باعتبار احتمال الامتداد ، ينبغي أنْ تثبت المُكنَةُ ههنا بالقياسِ على ذلك بدون الرّاحلة ، بلْ أوْلى ؟ لأنّ سفرَ الحجِّ راجلاً غير نادر ، حتى صحّ به

<sup>(</sup>۱) أنظر: التقويم (٤٤ ـ ب)، أصول البزدوي، ٢١٠/١، أصول السرخسي، ٧١/١، ، كشف الأسرار شرح المنار، للنسفي، ١٩٩/١، التوضيح، ١٩٩/١.

النَّذَرُ ، وقد وُجد في حقِّ كثيرٍ من النَّاس ، ويوجد عقلاً أيضاً غالباً ، فاشتراطُ النَّاد والرَّاحلة \_ مع ذلك \_ يُشير إلى أنَّه للتّيس\_ير !

قلت: في الوجوبِ هناك بمثلِ تلك المُكنَةِ فائدة ، لأنّه يظهَرُ أثرُه في الحَنف وهو القضاء ... ، ولا كذلك ههنا ، لأنّ الأداء ههنا مستدامٌ فلا يفوتُ إلاّ بفوْتِ المكلّف ، فلذلك اشتُرطَ أَدْنَى ما يتمكّنُ به المرءُ من السّفرِ المعتاد ، وذلك بقُدرةِ الزّادِ والرّاحلة ، لأنّ أثرَ هذا الوجوبِ في عين الواجب ، وأثرُ ذلك الوجوبِ إلى عين الواجب ، فلذلك لم يشترط هناك بالمكنة وأثرُ ذلك الوجوبِ [٣٧/ج] في خلفه ، فلذلك لم يشترط هناك بالمكنة المعتادة لتحقَّق المكنة في خلفه ، كما في الحلف بمس السّماء ، فلذلك لا تشترطُ القُدرةُ على عينِ ذلك الواجبِ على وجه العادة ، فافترق .....اد١) .

وأما صدَقة الفِطْر فاشتراطُ الغِنَى هناك لا لليُسر ، بلْ ليصيرَ المكلّف به أهلاً للإغناء ، إذْ الإغناءُ من غير الغنيِّ لا يتحقّق ، لأنّ الولاية المتعدِّية فرعُ الولايةِ القائمة .

## والدّليل على (أنّ )(١) اشتراط الغِنَى لا لليُسر:

و جُـــوبُها بسببِ رأسِ الحُرِّ والمدبَّرِ وأمِّ الولدِ والعبْدِ والمديــون، ولا يلزم(٣) أنّها لا تجـــبُ عند قيامِ الدَّينِ وقتَ الوجوب؛ لأنّ الدَّينَ يُعدِمُ

<sup>(</sup>١) أنظر: كشف الأسرار، للبخاري، ١٠٨/١-١٠٨.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٣) هذا جوابٌ عن إشكال قد يَرِد وهـــو: أنّ صدَقةَ الفِطْرِ تسقطُ عن المديون إذا كان الدَّين محيطاً بماله ، ولم يبقَ له مقدار النّصاب بعد الدَّين ، فسقوطُها دليلُ كوْن النّصابِ واشتراطُ الغِنَى لليُسر! فأجاب عنه بما ذكر في الكتاب.

أنظر : التقويم (٤٤ ـ أ ) ، أصول السرخسي ، ٧١/١-٧٢ ، الفوائد ، لحميد الدِّين الضَّريـر ، (٤٠ ـ أ ـ ب ) .

الغِنَى الذي هو شرْطُ الوجوب ، وبه تقع أهليَّةُ الإغنـــاء .

فإنْ قلت: اشتراطُ أهليّة الإغناء إنما كانت بسبب قوله عِلَيْ : ﴿ أُغنُوهُم عن المسْألةِ فِي مثلِ هذا اليوم ﴾ (١) والإغناءُ المذكورُ في النصِّ هو الإغناءُ عن السّــــؤال ، وهو يحصلُ بدفْع نصْف صاع من البُرّ ، والواجبُ هنا واجبُ بالقُدرةِ الممكّنة ، فينبغي أنْ يجبَ على منْ كان قادراً على نصْف صاع من الطّعام ، ولا يشترطُ النصابُ ، بل بالطّريقِ الأوْلى ؛ لأنّ إغناءَ الفقيرِ عن السّؤالِ ثبتَ بعبارةِ النصّ ، وغنى المُغني ثبتَ بإشارةِ النصّ ، ويتفاوتُ الحكمان في القوّةِ والضّعف بحسبِ قوّة موجبهما وضعْفِه لل عُرف في فصل ضدّ الأمر والنهى \_ !

قلت : الجوابُ عن هذا هـو عـينُ الجـوابِ عـن السّـؤالِ الـذي ورَدَ في اشتراطِ النّصابِ في الزّكاة ، بأنّه من القُدرةِ الممكّنة ، وقد بيّناه مُشبَعاً في هــذا الفصل(٣) .

قوله : { أَلَا تَرَى أَنه يَجِب بِثِيابِ البِنْلَةَ } البِذْلَةُ : اسمٌ لِثُـوْبٍ يُبَـَـذَل ، أي يُتصرّفُ ويُستعمَلُ باللّبس(٬٬) ، يعني : لــو ملَـكَ ثيـابَ البِذْلَـةِ فاضلـةً عـن

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه ص ( ٣٤٢ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) أنظر ص ( ٦١٢ وما بعدها ) من هذا الكتاب .

<sup>(؛)</sup> قال الأزهري: البِذْلَةُ من الثياب ما يُلبس فلا يُصان ، وقال الجوهــريّ: ما يُمتَهـن من الثياب ، والمُتبذّل: هو من خرجَ في ثيابِه الرّديئــة ولم يتزيّن .

أنظر: تهذيب اللغة ، للأزهري ، ٢١٦/١٤ ، الصّحاح ، للجوهري ، ١٦٣٢/٤ ، معجم مقاييس اللغة ، لابن فارس ٢١٦/١ ، طلبة الطّلبة ، للنسفي ، ص ٤٤ ، المصباح المنير ، للفيومي ، ص ٤١ ، الدرّ النقيّ ، لابن المبرد ، ٢٨٧/١ ـ ٢٨٨ .

حاجتِهِ الأصليّة ما يساوي نصاباً يجب عليه صدقة الفطر ، كذا في "المختلفات"(١) .

وقيل: المرادُ من الابتذال: الإبتـذالُ [٩٨/ب] في المواسِمِ والأعيـاد، وهو ثيابُ الجَمَال، أو ملَكَ كثيراً من ثيابِ البِذْلة فاضلاً عـن حاجته، كـذا وجــــدتُ بخطِّ شيخي ــ رحمه الله ــ(٢).

قوله: { فلم يكن البقاء مفتقرا إلى دوام شرط الوجوب } حتى إذا هلك المال بعد وجوبِ صَدقةِ الفِطْر، أو هلك منْ وجب عليه (بعد) (٢) وجوبِ الأداء، أو هلك رأسُ منْ وجَبَ بسببهِ صدقة الفطر يبقى واجباً ؛ لما أنّه وجب بالقُدرةِ المكّنة، فلا يشترطُ بقاؤها \_ والله أعلم \_ .

<sup>(</sup>١) سبق التعريف بهذا الكتاب ص ( ١٢٢) من القسم الدّراسي ، وأنّـه للقـاضي أبـي عـاصم العامري الذي سبقت ترجمته ص ( ٤٧٣) من هذا الكتاب ، ولم أقِف على هذا الكتاب

ولكن حافظ الدِّين النَّسفي نقل هذا النصّ أيضاً بحروف وأشار إلى هذا الكتاب "المحتلفات" ، أنظر : شرح المنتخب ، للنسفي ، ٤٨٤/٢ ، وفي معناه أنظر : بدائع الصنائع ، للكاساني ، ٨٢٩/٢ .

<sup>(</sup>٢) شيخه هو حافظ الدِّين البخاري الكبير ـ رحمه الله ـ ، وقد سبقت ترجمتـه ص ( ٣٤ ) في القسم الدِّراسي . القسم الدِّراسي .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) .

### [ فصلٌ في صفة الحسن للمأمور به

المأمور به نوعان:

- حسن لمعنى في عينه .
- وحسن لمعنى في غيره

#### والذي حسن لمعنى في عينه نوعان:

[ أ ] ما كان المعنى في وضعه ، كالصلاة فإنها تودى بأفعال وأقوال وضعت للتعظيم ، والتعظيم حسن في نفسه إلا أن يكون في غير حينه أو حاله .

[ب] وما التحق بالواسطة بما كان المعنى في وضعه ، كالزكاة والصوم والحج ، فإن هذه الأفعال بواسطة حاجة الفقير ، واشتهاء النفس ، وشرف المكان ، تضمنت إغناء عباد الله ، وقهر عدوه ، وتعظيم شعائره ، فصارت حسنة من العبد للرب عزت قدرته ، بلا ثالث معنى ؛ لكون هذه الوسائط ثابتة بخلق الله تعالى ، مضافة إليه .

#### وحكم النوعين واحد وهو:

أنّ الوجوب متى ثبت لا يسقط إلا بفعل الواجب ، أو باعتراض ما يسقطه بعينه ] .

# فصلٌ في صِفَة الحُسْن للمأمور به

 حُسْنَ المأمور به إنما ثبت ضرورة حِكمةِ الآمِرِ شرعاً ، لا لغةً ولا عقالاً ، ، فأن الله فإنّ الآمِرَ لما كان حكيماً عُلم أنّه لا يأمرُ إلاّ بما هـ وحسَنٌ شرعاً ، قال الله تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّ الله لا يَأْمُرُ بالفَحْشَاء ﴾ (٢) .

والأمر: طلبُ إيجاد المأمورِ به بأبلغ الجهات ، ولهذا كان مطلقُه موجباً شرعاً ، والقبيحُ واحبُ الإيجادِ شرعاً تُعرف صِفَةُ الحُسنِ فيه شرعاً .كذا ذكره الإمام السرخسي ـ رحمه الله ـ(٢) .

وإنما قلنا : إنّه لم يثبت لغةً(؛) ؛ لأنّ الأمْرَ كما جاء من آمَنَ و هَــدَى ، جاء من كَفَرَ و عَصَى(٠٠) .

وإنما قلنا: إنّه لم يثبت عقلاً ؛ لورُودِ النّسخِ في بعضِ المأمورات ، من نحو إمساكِ الزّواني في البيوت ، والعفو والصّفح من الكفرة المحاربين ، وجوازِ الصّلاةِ بالتّوجه إلى بيت المقدس ، ولو كان الحُسْنُ فيه عقلياً لما ورد النّسخُ على حلافه ، لأنّ العقليّ لا يتبدّل ، لأنّ حُسنَه ذاتيّ ، كحُسْنِ شُكرِ المنْعِم ، وحُسْنِ كفّ الأذى عن غيره ، ولورُودِ الأمرِ فيما لا يُدركُ أصْلاً بالعقلِ كذبح الأضحية ، ورمْي الجمار ، فكان حُسن المأمور به من مدلولاتِ حكمة الآمِر عندنا .

<sup>(</sup>۱) يقول علاء الدِّين السمرقندي : { إِذْ الأَمرُ قد يَسرِدُ مِن السَّفيه على وجه السَّفَهِ \_ وهـ و أُمرَّ حقيقةً \_ كالسَّلطان الظَّالمِ يأمر إنساناً بالزِّنا والسَّرقة والقتل ..... ولكنَّ الأَمْرَ مِن الحكيم لا يكون إلاّ بصفة الحُسن } الميزان ، ص ١٧٦ . وانظر أيضاً : فواتح الرحموت ، ٢٥/١ .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٢٨ ) من سورة الأعراف .

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسي ، ١٠/١ .

<sup>( &#</sup>x27; ) في ( ج ) : وإنما قلنا إنه حسنٌ لمن يثبت لغةً .

<sup>(°)</sup> هكذا في جميع النسخ ، ووردت هذه العبارة بحروفها أيضاً في "شرح المنتخب" للنسفي

<sup>(</sup>١) هكذا في جميع النسخ بحرف ( من ) ، ولو قال : عن ، لكان أوْلى .

وعند الأشعري (١) من موجباتِ الأمْر ؛ لما أنّه لاحظ للعقْلِ عندهم [٠٨/أ] في (٢) معرفةِ الحُسنِ والقُبح ، وإنّما يثبتُ الحُسنُ والقُبحُ بالأمْرِ والنّهي وعند المعتزلة يُعرف حُسنُ الأشياءِ وقُبحها بالعقْلِ نفسِه ، وعندنا : العقْلُ دليلٌ ومعرِّفٌ غير موجبٍ \_ على ماسيجئ \_ (٢) .

ثُمَّ وحْهُ الانحصــــارِ فيه ، أنَّ المأمورَ به :

- إمّا إن كان حسَــناً لعينه \_ أي(؛) موجَبُ الحسنِ للمأمورِ بــه في ذاتِـه وعينِه \_ـ لا في غيره .
  - وإمَّا إن كان حسَناً لمعنى في غيره ، ثمَّ ذلك الغيير :
    - \_ إمَّا أَنْ يحصلَ بنفْسِ فِعْلِ المأمورِ به [77/د] .
      - أو بفعلٍ مقصودٍ فيما سواه .

<sup>(</sup>۱) هو عليّ بن إسماعيل بن أبي بشر بن إسحاق بن سالم بن عبدا لله بن موسى بن بلال بن أبي بُردة بن أبي موسى ، أبو الحسن الأشعريّ ، وُلد بالبصرة سنة ٢٦٠ هـ ، تلمذ على أبي علي أبخبّائي وبرَعَ في علمي الكلام والجَدَل على طريقة أهل الإعتزال ، حتى صار رأساً من رؤوسهم فلما كمُل نضجه العقلي وقويت ملكته أعلن خروجه من مذهب الإعتزال على منبر مسجدٍ من مساجد البصرة ، فناصر السنة وقمع البدعة وأدحض الضلالة ، فكان تقياً ورعاً مجتهداً في العبادة من مصنفاته : "إختلاف الناس في الأسماء والأحكام" ، "إثبات القياس" ، "الخاص والعامّ" ، "مقالات الإسلاميين" و "الإبانة" وغيرها ، توفّي - رحمه الله ـ سنة ٣٣٠ه ، وقيل : ٣٢٤ هـ أنظ و الإبانة" وغيرها ، توفّي - رحمه الله ـ سنة ٣٣٠٠ ، المنتظم ، لابن الجوزي ، أنظ و المائلة على المنافية ، لابن المفتري ، لابن عساكر ، وفيات الأعيان ، ٣٤٨٢ - ٢٨٤/٣ - ٢٨٤٤) ، طبقات الإسنوي ، ٢٨٤٤) ، طبقات البر قاضي شهبة ، ١/١٨٤ م ٣٤٧ - ٢٤٤ (٢٢٢) ، طبقات الإسنوي ، ولابن السبكي ، ٣٤٧٠ - ٢٤٤ (٢٢٢) ، طبقات الإسنوي ، ولابن السبكي ، ٣٤٧٠ - ٢٤٤ (٢٢٢) ، طبقات الإسنوي ، ١٨٧٠ - ٢٤٤ (٢٢٢) ، طبقات ابن قاضي شهبة ، ١/١٨٠ المدروق و ١٠٠٠ المنتفرة و ١٨٠٠ المنتفرة و ١٨٠٠ المنتفرة و ١٨٠٠ المنتفرة و ١٠٠٠ المنتفرة و ١٨٠٠ المنتفرة و ١٨٠٠ المنتفرة و ١٠٠٠ المنتفرة و ١٨٠٠ و ١٠٠ المنتفرة و ١٨٠٠ المنتفرة و ١٢٠٠ المنتفرة و ١٨٠٠ و ١٨٠٠ المنتفرة و ١٨٠٠ المنتفرة و ١٨٠٠ و ١٨٠ و ١٨٠ و ١٨٠ و ١٨٠ و ١٨٠ و ١٨٠ و ١٢٠ و ١٢٠ و ١٨٠ و ١٨٠

<sup>(</sup>٢) في (أ) و (ب) و (د): من .

<sup>(</sup>٣) ص (١٣٥٦) من هذا الكتاب.

<sup>( ؛ )</sup> في ( ب ) : أو .

#### والذي حسُن لمعنىً في عينه إمّا :

- إمّا أن عُرف حُسنُه بمجرّدِ العقْلِ بالنّظرِ في وضْعِه(١) من غير واسطة الشّرع ،كتعظيم منْ هو مستَحَقّ التصديق والعدلِ والإحسان .

والحجّ، فإن النبرع لا بالعقل نفسِه، كالزّكاة والصّوم والحجّ، فإن الزّكاة وإنْ كانت حسنة في نفسها لكن حُسنُ العبادة فيها إنما يُعرفُ بالشّرع لأنّه من حيث إنّه إنفاعٌ يستوي فيه الغنيّ والفقير، والوَلدُ والوَالدُ وغيرهم، بلْ الأوْلى أنْ يكون الإنفاعُ في حقّ الوالدِ والولد، وكذلك الصّوم، هو منْعُ نعَم الله تعالى عن مملوكِه وإلحاقُ الضّررِ بهدن، وهو حرامٌ شرعاً، وقبيتٌ ظاهراً، حتى لا يجوزَ للمرء أنْ يجرحَ نفسه، ويقطعَ يده، وكذلك الحج، من حيث إنّه سَفرٌ وقطعُ مسافة، يساوي سَفَرَ التجارة.

ولكن ثبت حُسن هذه الأشياء بالوسائط ، وهي إيصالُ (٣) الكِفايـةِ إلى الفقيرِ بأمْرِ الله تعالى ، وقهْرِ النّفسِ الأمّارةِ بالسّوءِ في منْع شهوتِها بأمْرِ الله تعالى ، وتعظيمِ شَعائِرِه لشَرَفِ البيت ، غير أنّ هذه الوسائط لاتخرجها من أنْ تكون حسنةً لعينها ؛ لأنّ حاجة الفقيرِ كان بخلْقِ الله تعالى إيّاهُ على هذه الصّفة ، لا بصنع باشرَه بنفسِه ، وكون النّفسِ أمّارةً بالسّوء بخلْقِ الله تعالى الهون الله تعالى الله تعالى الهون الهون الله الله تعالى الهون الله الله تعالى الله تعالى الهون النّفسِ أمّارةً الله تعالى الهون اللهون الهون اللهون اللهون الله تعالى الهون اللهون الهون اللهون اللهون اللهون اللهون الهون اللهون اللهون اللهون الهون اللهون اللهون الهون اللهون اللهون اللهون الهون اللهون الهون اللهون الهون اللهون الهون الهو

<sup>(</sup>١١) في ( ب ): موضعه ، وفي ( د ): وصفه .

<sup>(</sup>٢) في (أ): الضرورة .

<sup>(</sup>٣) في (ب): إتَّصال.

يا حبّــذا مكّة من وادي أرضٌ بها أهلي وعوّادي إني بها أمشي بلا هادي إني بها ترسّــخ أو تادي

نســـبه إليــه الأزرقــي في "تـــاريخ مكّــة" ، ١٥٤/٢ ، والفــاكهي في "أخبــار مكّــة" ، ٢٣٨/٢ ، وياقوت في "معجم البلدان" ٢١٢/٥ .

ونُسبت هذه الأبيات أيضاً إلى أبي أحمد بن ححش بن رئاب بن يعمر ، أحى أمّ المؤمنين زينب بنت ححش ـ رضي الله عنها ـ ، وكلاهما صحابيان . أنظر : أخبار مكة ، للفاكهي ، ٢٩٣/٣ .

<sup>(</sup>۱) هكذا في جميع النسخ من غير نسبة ، وأورَدَ هذا البيت أيضاً النسفي في "شرحه على المنار" والبخاري في "كشف الأسرار" من غير نسبةٍ أيضاً ، ولكن ذكر البخاري أنه لأحـد الصّحابـة ، والذي وحدته هو ما أنشـــــــــده الصّحابيّ الجليل عبد الله بن أمّ مكتومٍ ضَلَيْهُ لما علم بطواف رسول الله على قام فأخذ بزمام ناقته ليطوف به ، وأنشد :

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٣) أي أنّ هذه الأشياء من قبيل ما حسُن لمعنىً في عينه ، لكن بواسطة دلالة الشّرع عليه . أنظر : أصول البزدوي ، ١٨٧١-١٨٨ ، أصول السرخسي ، ١١/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ١٩٤-٩٤ .

قول و "اللاّم" (في وضعه ) (١) "الألف" و "اللاّم" (في المعنى ) (١) للعهدِ ، أي ذلك المعنى الذي صار المأمورُ به حسناً باعتباره { كالصلاة } فإنْ قلت : في إيرادِها لنظير ما ذُكِر شُبهتان :

#### إحداهما:

أنّ الذي حَسُنَ لمعنى في عينه بغير واسطةٍ هو الذي لا يتوقّفُ في عِرفَان حُسنِه إلى ورودِ الشّرع كالإيمان با لله ، ولهذا ذُكر في مقابلته في النّهي الذي قبُح لمعنى في عينه بلا واسطة " الكُفْر" ، فكان من حقّه أنْ يُذكرَ ههنا في مقابلته " الإيمان " ، كما ذكر ذلك الشّيخان الجُبلان في العلم \_ أعني الإمام السرخسي (٣) والإمام البزدوي (١) تغمّدهما الله بالرّجمة والرّضوان \_ تحقيقاً السرخسي (١) والإمام البزدوي (١) تغمّدهما الله بالرّجمة والرّضوان \_ تحقيقاً المقابلة ، كتقابل الأمر والنّهي (١)!

ولأنّ الصّلاةَ يجري فيها النّسخُ حتى انتسخت من الخمسين إلى الخمس وقد تكون غير حسنةٍ في غير حينها وحالها ، وما كان حسناً في عينه لا يجري فيه النّسخ ، ولا يقْبُحُ الحَسَن العقليّ في وقتٍ من الأوقات ، لأنّ الموجِبَ

<sup>(</sup>۱) هذا هو النوع الأول ، وهو ما كان معنى الحُسن في وضعه \_ أي يدرك العقل حسنه من غير توقّف على الشرع \_ من القسم الأول \_ أي قسم الذي حسن لمعنى في عينه \_ وإن كان الترتيب يقتضي أن يبدأ في الكلام بهذا النوع إلاّ أنه بدأ بالنوع الثاني ، وهو ما عُرف حسنه بواسطة الشرع ، وسبق بيانه آنفاً .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ( ) هكذا ساقط من ( ب ) .

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(؛)</sup> سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٠) .

 <sup>(°)</sup> أنظر: أصول السرخسي ، ٢٠/١ ، أصول البزدوي ، ١٨٤/١ـ١٨٥ .
 وتابعهما علاء الدِّين السمرقندي في "الميزان" ، ص ١٧٨ .

لحسنه عينُه ، وعينُه قائم ، ولو كان حُسنها لذاتِها لورود الشّرع ولكان جميع المشروعات حسنةً في ذاتها ، وليس كذلك !

#### والشبهة الثانية:

لِمَ لَمْ تُجعل القبلةُ واسطةً لها ؟ وإنْ كانت بخلق الله ، كما صارت تلك الوسائطُ (١) واسطةً للزّكاةِ والصّومِ [٤٧/ج] والحـجّ ، وتلك الوسائطُ أيضاً بخلْقِ الله تعالى إيّاها ، ولا اختيار لها ، وما الفرقـان بينهما ؟!

قلت: أمّا الجواب عن الشّبهة الأولى: فإنّ المصنّف ـ رحمه الله ـ إتّبعَ "التّقويم" (۱) ، وفي "التّقويم" ذكرت الصّلاة في هذا الموضع كما ذكرت هنا ، وهو الأوْحـــه ؛ وذلك لأنّ الكلام في صفة الحُسن للمأمور به ـ أي الحُسن المستفاد من كونه مأموراً به ـ والمتوقّف حسنه على ورود الأمر ، لما أنّ (۱) الآمِرَ حكيم ، فلا يأمرُ إلاّ بشئ حَسن ـ على ما ذكرنا ـ ثمّ بعد ذلك ينقسمُ المأمورُ به على قسمين ، فوجب أنْ يذكرَ ما هو حَسنٌ في عينه ثابت عُسنه بالأمْر و لم يُعرف حُسنه قبل ورود الأمر ، وليس شئ من هذه الأفعال بهذه الصّفة سوى الصّلاة ، وأما الإيمانُ فحُسنه ثابت قبل ورود الأمر ، ولا كلام فيه ، فورودُ الأمْر بالإيمان ـ مع هذه الزّيادة ـ إلزامُ المعاندين ، حتى إنّ كلام فيه ، فورودُ الأمْر بالإيمان ـ مع هذه الزّيادة ـ إلزامُ المعاندين ، حتى إنّ أهل الفترة ومن نَشَا في شاهِقِ الجبلِ بعد المُكنة بالتأمّلِ مؤاخذون بالإيمان ، وما أرى اختيار مُقتَدَى أهل الأصول والفروع ، والمؤتسَى في المعقول

<sup>(</sup>١) في (د): الواسطة.

 <sup>(</sup>۲) قال القاضي الإمام الدّبوسي ـ رحمه الله ـ: { فأما الأول فنحو الصّلاة ؛ لأنها تتأدّى بأفعال وأقوال وُضعت للتعظيم في الشّاهد ، والتعظيم حسنٌ في نفسه في حقّ المعظّم } ( ١٨ ـ ب ) .
 (٣) في ( د ) : لأنّ .

والمسموع ـ أعني القاضي الإمام أبازيدٍ الدّبوسيّ(١) رحمه الله ـ هـذا الـترتيب إلاّ لهذا المعنى .

#### وأمّا الجواب عن الشّبهة الثانية :

فإنّ جهةَ القِبلَةِ لا تصلُحُ واسطةً للصّلاة ؛ لأنّ الواسطةَ هنا: اسمّ لشيِّ خارجيٌّ عن الفعل ، ويتوقَّفُ حُسن الفعل إلى وجودِه ، لأنَّ الواسطةَ إنما تكون بين الشيئين ، وهذه الأفعال \_ أعنى الزّكاة وأمثالها \_ قد تنفصل عن هذه الأشياء ، ولكن يتوقَّفُ حُسنها إلى وجودِ هذه الأشياء ، فأمَّا الصِّلجُ فلا يمكن فصلُها عن جهةٍ منكَّرة ، ولكن الشَّارعَ عيَّن الجهة المنكّرة بالجهةِ المعيّنة \_ وهي الكعبة \_ فصارت الجهَـةُ كأنها داخلةٌ في ماهيّـة الصّلاة غير خارجةٍ عنها ، فلم تُعتبر واسطةً كما اعتبرت في غيرها ، ولأنّ دفْعَ المال ليـس بعبادةٍ في نفسه ، ولكن حاجةَ الفقير جعلته عبادة بالأمر ، وكذلك الصّومُ والحجُّ حيث جَعَلت الواسطةُ [٨١] ما ليس بحسنةٍ حسنةً (جعلته عبادة )(٢) فتعتبر واسطةً ، فأمّا المقصودُ من الصّلاةِ هو اللهُ تعالى وتعظيمُه ، وتعظيمُ من هو مستَحَقُّ التّعظيم حَسنٌ في نفسِه ، فلم تَجعل الجهةُ (٢) ما ليس بحسنةٍ (حسنةً )(١)، فلم تكن واسطةً منظوراً إليها ، لما أنّ المقصود \_ وهـ وحُسـن العبادة \_ حاصلٌ بدونها ، فلم تُعتبر واسطةً ، ولهذا تبقى الصّلة فعلاً صالحاً للتعظيم عند عدم هذه الجهة المعيّنة عند اشتباهِ القبلة ، وكذلك عند استدبار القبلةِ في النَّافلةِ على الرَّاحلةِ قصداً ، بخلاف الزَّكاةِ وأمثالها فإنَّها لم تبقَ حسَنةً

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨١ ) .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ) و (ب) و (ج) .

<sup>(</sup>٣) في (د) : الجملة .

<sup>(</sup>١٠) ساقطة من ( ب ) .

عند عدم وسائطها المحسنة ، فلو كانت الجهةُ المعيّنة هي المحسّنةُ لما كانت حسنةً عند عدمها ، وهذا ظاهـــر(١) .

قوله: { فإنها تتأدى بأفعال وأقوال } قدّم الأفعال على الأقوال وإنْ كان أوّل ما فُرضَ وشُرعَ فيها من الأقوال \_ وهو التّحريمة \_ بقوله: "الله أكبر" ؛ لما أنّ الأفعال في ماهيّة الصّلاةِ أَدْخُلُ وأَعرقُ (٢) في ثبوتها من الأقوال بدليل وجوب الصّلاة على منْ قَدَر على الأفعال دون الأقوال ، وعدم وجوبها في عكسه (٢).

قوله: { وضعت للتعظيم } وذلك لما عُرف أنّ الصّلاةُ(؛) أجمعُ خصلةٍ من خصالِ الدِّين في تعظيم الله تعالى ، وهذا لأنّ أوّلها الطّهارةُ سرّاً وجهْراً ، ثمّ جمعُ الهُمّة ، وإخلاءُ السِّرِ عن غير الله تعالى \_ وهو النيّة \_ ، ثمّ الانصراف عما دون الله إلى الله بالقصدِ إليه ، ثمّ الإشارةُ برفع اليدين إلى ما ربط به قلبُه ثمّ أوّل أذكار التكبير \_ وهو النّهاية في تعظيم الله تعالى \_ وهو قوله: "الله أكبر" ، ثمّ أوّل ثناء فيه ثناءٌ لا يشُوبُه ذِكرُ شي سواه ، ثمّ قراءةُ كلامه الذي لا يأتيه الباط\_\_ل [٧٦/د] من بين يديه ولا من خلفه ، منتصباً بأخذِ اليدين

<sup>(</sup>١) لم يسبق صاحب الكتاب بهذا الجواب فيما أعلم .

<sup>(</sup>٢) في النسخ هي مشتبهةٌ بين (أعرق) و (أعرف) .

<sup>(</sup>٣) سبق من مذهب الحنفيّة أنّهم لا يوجبون الصّلاة على العاجزِ عـن أدائهـا ، ولكن يأمرونـه بالفدية احتياطاً . أنظر ص ( ٥٧٥ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : لما عُرِف أنّ التعظيم الصّلاة ..... ، ويظهر أنّ كلمة ( التعظيم ) زائدة .

زامًا (۱) جوارحه هيبةً وخشوعاً ، ثمّ تحقيقُ ما عبّر (۲) بلسانه عن ضميره من التعظيم لله تعالى فعلاً \_ وهو الرّكوع والسّجود \_ ، وأذكارهما (۲) تنزيـــهُ الله تعالى ، ثمّ مع كلِّ حركةٍ تكبير، وهذه الخصـــالُ بأجمعها دالّـة على التّعظيم (۱) [٠٠٠/ب] .

قوله: { إلا أن يكون في غير حينه أو حاله } (أي) (٥) إلا أن يكون التعظيم أن غير حينه ، كالصّلاة في الأوقات المكروهة ، أو أن يكون التعظيم في غير حاله - أراد به حال المعظّم - كما في صلاة المُحدِث والحائض والنّفساء أو عند فَقْدِ النيّة ، وفَقْدِ ستر العورة ، وغيرهما مما فقد شرطها ، وذكر في "التقويم" : { والتعظيم حسنٌ في نفسه في حقّ المعظّم ، إلا أنْ يكون في غير حينه أو حاله ، فيشوبُه القُبحُ لذلك العارِض ، ولهذا كانت الصّلاة حسنةً دائماً ، فاستُقبحت لأوقات مخصوصة ، وأحوال ، فنهينا عنها } (١) .

<sup>(</sup>١) الزِّمامُ: الخيطُ الذي يُشدّ في البرّة أو في الخشاش شمّ يُشدّ في طرفه الِقود ، وقد يسمّى المِقود زِماماً ، وزمّه يزمّّه زمّاً : أي شدّه ، وقيل : زمّ نفسه ، أي كسرَ شهوتها ومنعَها ، وزمّ أنفه ، أي رفع رأسه تكبراً ، والمناسب في هـذا المقام انّ الزمّ بمعنى الشدّ والضمّ .

أنظر: تهذيب اللَّغة ، للأزهري ، ١٤٧/١٣ ، الصّحاح ، للجوهــري ، ١٩٤٤/٥ ، المشـوف المعلّـم ، للعكـبري ، ٣٤١/١ ، المغـرب ، للمطـرزي ، ص ٢١٠ ، تــاج العـروس ، لــلزبيدي ، ٣٢٨/٨ .

<sup>(</sup>٢) في (ب): ما غيّر.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في ( ج ) : وأركانهما .

<sup>(؛)</sup> أنظر: إحياء علموم الدين ، للغزالي ، ١٥٢/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفى ، ١٩٢١-٩٣ .

<sup>( ° )</sup> ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٦) التقويم ، للدَّبوسي ( ١٨ ـ ب ) .

<sup>(</sup>١) وهو القسم الثآني من النّوع الأوّل ، وهو ما حسُن لمعنىً في عينه ولكن بواسطة . أنظر ص ( ٦٢٩ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( د ) .

<sup>(</sup>٣) أنظر ما سبق في: التقويم (١٨ – ب) (١٩ – أ) ، أصول السرحسي ، ١١/١ ، كشف الأسرار ، للبحاري ، ١٨٧/١ ، كشف الأسرار ، للبحاري ، ١٨٧/١ ، التلويح على التوضيح ، ١٩٣/١ .

<sup>(\*)</sup> لم أستطع الوقوف عليه ، وإنما ذكر الغزالي في "الإحيــــاء" بمعناه عن النبيّ عَلَيْكُمْ أنه قال : ﴿ أَعْدَى عدوِّكَ نفسكَ التي بين جنبيك ﴾ ، وهو بهذا اللفظ أخرجه البيهقي في كتاب "الزّهد" من حديث ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ ص ١٥٧ (٣٤٣) ، قال العراقي في "تخريــج أحـاديث الإحياء" : { فيه محمد بن عبدالرحمن بن غزوان ، أحد الوضّاعين } ٣/٤ .

﴿ رَجُّنا مِن الجهادِ الأصغرِ إلى الجهادِ الأكبر ﴾(١).

قوله: { لكون هذه الوسائط ثابتة بخلق الله تعالى مضافة إليه } يعني أنّ هذه الوسائط لما لم تكنْ بصنع باشرَه العبْدُ بلْ بخلْق الله تعالى إيّاها ، كذلك لم تعتبر وسائط ، فصارت هذه العبادات من العبد لله تعالى بلا واسطة فلذلك ألحقت بالذي حسن لمعنى في عينه بلا واسطة أصلاً (٢).

وأخرجه الخطيب البغدادي في "تاريخه" ٤٩٣/١٣ ، قال العجلوني في "كشف الخفا" { قال الحافظ ابن حجر في "تسديد القوس" هو مشهــــور على الألسنة وهو من كلام إبراهيم ابن عبلة } ١١١/١ه(١٣٦٢) ، وكذا ذكره الحافظ الذهبي في "السّير" من كلام ابن عبلة في ترجمته في الجزء السادس ، ص ٣٢٥ . وانظــر أيضاً : الأسرار المرفوعة في الأحبار الموضوعة ، ص ٢١١-٢١١(٢١١) .

وذكر صاحب كتاب "تبييض الصحيفة" حديث البيهقي وقال: { ضعيف } ثمّ قال: { رواه ابن عساكر من طريق الإمام النسائي - رحمه الله - أخبرنا صفوان بن عمرو نا محمّد بن زياد أبو مسعود من أهل بيت المقدس قال سمعت إبراهيم بن أبي عبلة وهو يقول لمن جاء من الغزو: "قد جئتم من الجهاد الأصغر فما فعلتم في الجهاد الأكبر؟" قالوا: يا أبا إسماعيل وما الجهاد الأكبر؟ قال: "جهاد القلب"، وإسناده حسن } تبييض الصحيفة ، لحمّد عمرو عبداللطيف ، ص ٧٦-٧٧.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي من حديث جابر بن عبدا لله \_ رضي الله عنهما \_ في كتاب "الزّهد" قال : حدّثنا عليّ بن أحمد بن عبدان أنبأنا أحمد بن عبيد ثنا تمتام ثنا عيسى بن إبراهيم ثنا يحي بن يعلى عن ليث عن عطاء عن جابر قال : قدِمَ على رسول الله عِلَيَّ قومٌ غُزاةٌ فقال عِلَيْ : ﴿ قدِمتم عن ليث عن عطاء عن جهادِ الأصغرِ إلى جهادِ الأكبر ﴾ قيل : وما جهادُ الأكبر ؟ قال : ﴿ بحاهدةُ العبدِ هواه ﴾ ص ١٦٥ (٣٧٣) ، قال العراقي في "تخريج أحاديث الإحاديث" : { هذا إسنادٌ فيه ضعف } ٧/٣ .

<sup>(</sup>٢) أنظر : التقويم (١٩ ـ أ ) .

فإنْ قلت : لما كانت النّفسُ ليست بجانيةٍ في صِفتِها ، بـلْ هـي مخلوقةً كذلك ، فكيف لزمَ قهرها بالصّوم ؟

قلت: المرادُ بالقهْرِ مُخالفةُ مُناها، والاحترازُ عن مستلذّاتها، لئلا يقع في ورطة الهلاك، فإنها لما كانت عدواً لله تعالى كان الاجتنابُ عنها وعن مُناها(۱) واجباً، وإنْ كانت عداوتها مخلوق قلى بخلق الله تعالى، كما أنّ التّنائي (۲) عن النّار المحرقة واجب ، وإنْ كانت النّارُ مجبولةً على الإحراق ولا التّنائي (۲) عن النّار المحرقة واجب ، وإنْ كانت النّارُ مجبولةً على الإحراق ولا اختيار لها فيه، فكذلك ههنا، صيانةُ المرء ذاته لازمة ، وذلك في منع النّفس عن شهواتِها وهواها(۱)، قال الله تعالى : ﴿ ونَهَى النّفس عَن الهوكَى . فَإِنّ الجُنّةَ هي المَاوَى ﴿ (۱) .

قوله: { أو باعتراض ما يسقطه بعينه } (٥) ، أي يسقط عين الواجب كالجنون والعَتَه والإغماء في حقِّ الصّلاة ، قوله: { بعينه } احترازٌ عن غيره ؟ لأنّه وجَبَ لعينه لا لغيره ، فلا يسقطُ بســــقوط غيره ، بخلاف النوعين الآخرين (١) ، فإنّ بقاءَ الوجوبِ هناك بوجوبِ الغير ، وسقوطه بسقوط الغير.

<sup>(</sup>١) في (د): منالها.

<sup>(</sup>٢) أي البُعد .

<sup>(</sup>٣) أنظر: الميزان، للسمرقندي، ص ١٨٠، كشف الأسرار شرح المنار، للنسفي، ١٨٠، كشف الأسرار، للبخاري، ١٨٧/١.

<sup>(؛)</sup> الآية (٤٠، ٤١) من سورة النازعات .

<sup>(°)</sup> هذا هو حكم النوع الأول من أنواع الحسن بقسميه ، وقد ذكره صاحب المتن ص(٦٢٦) أنظر أيضاً : التقويم ( ١٩ ـ ب ) ، أصول السرحسي ، ٦١/١ .

<sup>(</sup>٦) أي قسمي النَّوع الثَّاني ـ وهو الحسن لمعنىُّ في غـيره ــ ، وسيأتي ص ( ٣٩٣) إنْ شـاء الله تعالى .

### [ الحُسَن لمنى في غيره ]

[ والذي حسن لمعنى في غيره نوعان :

[ أ ] ما يحصل المعنى بعده بفعل مقصود ، كالوضوء والسعي إلى الجمعة .

[ ب] وما يحصل المعنى بفعل المأمور به ، كالصلاة على الميت والجهاد وإقامة الحدود فإن ما فيه الحسن من قضاء حق المسلم ، وكبت أعداء الله ، والزجر عن المعاصي ، يحصل بنفس الفعل .

وحكم هذين النوعين واحد أيضاً وهو:

بقاء الواجب بوجوب الغير ، وسقوطه بسقوط الغير ] .

قوله: { ما يحصل المعنى بعده بفعل مقصود } أي المعنى الحسن المستن المستن المستن المستن المستن المامور به بعد ذلك المأمور به بفعل مقصود ، كأداء الجمعة ، وهو فعل مقصود بعد السّعي المأمور به بقوله ﴿ فَاسْعَوْا ﴾ (١) وهو غير مقصود، فلذلك لا يسقط وجوب السّعي بعد وجوده إذا لم يحصل المقصود به ، حتى إذا حَمله إنسان إلى موضع مُكرَها بعد [٥٧/ج] السّعي قبل أداء الجمعة ثمّ خلّى عنه ، كان [٢٨/أ] السّعي واجباً عليه ، وإذا حصل المقصود بدون السّعي بأن حُمل مُكرَها إلى الجامع حتى صلّى الجمعة ، سقط اعتبار السّعي ، ولا يتمكّن نقصان بانعدامه فيما هو المقصود ، وإذا سقط عنه الجمعة لمرض أو سفر سقط السّعى ، كذا ذكره الإمام السّرخسي - رحمه الله ـ (٢) .

<sup>(</sup>١) الآية (٩) من سورة الجُمُعة .

<sup>(</sup>٢) أصول السرخسي ، ٦١/١ .

وكذلك الوضوء ، فإنه حسنٌ لمعنىً في غيره ، وهو التّمكُنُ من أداءِ الصّلاة ، وما هو المقصودُ لا يصير مؤدّىً بنفس الوضوء ، فكان حكمه كحكم السّعي ، إلاّ أنّ مع انعدام السّعي يتمُّ أداء الجمعة ، وبدون الوضوءِ لا يجوزُ أداء الحدث(١) .

قوله: { وما يحصل المعنى بفعل المأمور به } أي يحصل المعنى المحسِّن للمأمور به بفعل المأمور به ولا يُزايله ، بخلاف الوضوء والسّعي إلى الجمعة .

فإنْ قيل : ينبغي أنْ يكون هذا النّـوعُ من النّوعِ الأخيرِ من النوعين الأوليين ؛ لأنّه لما حصل المعنى المحسِّن للمأمور به بفعل المأمور به صار كأنه لا واسطة بين فعل العبد وبين الله تعالى ، فكان كالزّكاة والصوم!

قلنا: إنّ تلك الوسائط(٢) لما كانت ثابتةً بخلق الله تعالى ولا اختيار للعبد فيه ، صارت هي مضافةً إلى الله تعالى ، فلم تعتبر تلك [١٠١/ب] الوسائط أصلاً في حقّ العبد ، أمّا ههنا لما كانت تلك الوسائط باختيار العبد صارت الوسائط معتبرةً في حقّ العبد ، فكان المأمور به باعتبار تلك

<sup>(</sup>١) ولهذا كان كاملاً \_ أي الوضوءُ حسَناً لمعنىً في غيره كاملاً \_ بخلاف السّعي إلى الجمعة فهو حسَن لمعنىً في غيره ناقص .

ومعنى كمالُه: أنّه لايجوزُ أداءُ الصّلاةِ بدونـه كما أنّه يسقطُ بسقوطِ الصّلاة ، أما سُقوطُه في صلاة الجنازة والعيد والانتقال عنه إلى التيمّم ؛ الاشتغال به مفوّت لهذه الصلوات ، والأصل عند الجنفية أنّ كلّ ما يفوت لا إلى بدل يجوز أداؤه بالتيمّم مع وجود الماء .

أنظر: التقويم ( ١٩ - أ - ب ) ، المبسوط ، للسرخسي ، ١١٩/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفى ، ١٨٩/١ .

<sup>(</sup>٢) في ( د ) : الوساطة .

الوسائط حسناً لمعنىً في غيره ، لتحقّق المغايرة بين الفعل المأمور به وبين تلك الواسطة (١) .

فإنْ قلـــت : من أين وقع التأثيرُ للاختيار [ وعدمه ] في اعتبار الفعـل حتى جُعلت الواسطةُ واسطةً بوجوده ، وبعدمه(٢) في العدم ؟

قلت: [ أ ] لأنّ بالاختيار يوجد الفعلُ باعتباره ، وعند عدمِ الاختيار إنما يوجد الفعلُ في ضمن شئ آخر يُعطى له حكم المتضمِّن ؛ لقوّته ، لا حكم المتضمَّن ؛ لضعْفه ، فلذلك انتقل فعل المكرَه إلى المكرِه في إتلاف المال ، ويُجعل كأنّه لا فِعْلَ من المكرَه أصلاً « ) ، وفرقٌ في شربِ الخمر بين المكرَه والمختار في الطّاعة والمعصية .

[ ب ] ولأنّ فعلَ المختارِ قد يقعُ واسطةً في قطْعِ الضّمانِ عن ( ؛ ) الفاعل ، ولا يقعُ فِعْلُ غير المختار واسطةً ، وذلك باعتبار الاختيارِ وعدمه ، كما في حَلِّ قيْدِ العبدِ وإباقِ

<sup>(</sup>١) أنظر: كشف الأسرار، للبخاري، ١٩٠/١.

<sup>(</sup>۲) في (د): ولعدمه .

<sup>(</sup>٣) في (أ): كأنه لا فِعْلَ له من المكرَه . وكلمة (له) زائدة .

<sup>(</sup>١) في (د): على .

<sup>(°)</sup> إذا حَلّ قَيْدَ عَبْدٍ مملوكِ لإنسانٍ ، أو حَلّ رباط دابةٍ ، أو فتح بابَ قفصٍ فيه طيرٌ ، فأبق العبدُ ، وخرجت الدّابة ، وطار الطيرُ ، لم يضم سن ؛ لأنه تخلّل بين فعله والتلف فِعْ لُ فاعلٍ مختارٍ ، فالمختار هنا هو العبدُ والدابةُ والطيرُ ، واختيارهم صحيح ، وتركه منهم متصورٌ ، والاختسيار لا ينعدم بانعدام العقل ، وفعل المختار إذا وقع واسطةً قطّع الضّمان عن الفاعل . أنظر : النّتف في الفتاوى ، للسّغدي ، ٢٩١/٧ ، رؤوس المسائل ، للزمخشري ، ص ، ٥٠ ، بدائع الصّنائع ، للكاساني ، ٤٤٥٧/٩ ، الاختيار ، للموصلي ، ٣٦/٣ . وسيأتي تفصيلُ ذلك إنْ شاء الله تعالى في مباحث السّب من هذا الكتاب ص ( ١٣٤١ ) .

وشقِّ زقِّ(١) الدُّهنِ وسيلانه(٢) ، فكذلك ههنا تعتبر الواسطة واسطةً باعتبار الاختيار ، ولا تعتبر واسطةً باعتبار عدم الاختيار .

فإنْ قلت : كيف وُجد الاختيال في صلاةِ الميت من الغير \_ وهـو الميت \_ ولا اختيار له أصلاً ؟

قلت: المرادُ من اختيار الغير في صلاة الميت هو إسلامُ الميتِ حَالَ حياته، وهو المعنى المحسِّن لصلاة الميت، ألا ترى أنّه كيف قبُحت الصّلاة ونُهي عنها عند عدم ذلك المعنى المحسّرين اعني الصّلاة على الكفار والمنافقين \_ بقوله تعالى :﴿ ولا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ منْهُم مَّاتَ أَبَداً ﴾ (٣) فعلُم بهذا أنّ حُسنَ الصّلاة على الميت ؛ لإسلام الميت ، وذلك معنى في غير الصّلاة مضافٍ إلى كسبٍ واختيار كان من العبد قبل موته (١).

<sup>(</sup>١) الزِّقُّ : بالكسْرِ هو الظّـــرف ، وقال الأصمعي : الزِّقِّ الجلدُ الذي يُسوَّى سقاءً أو وطبــاً أو حميتاً .

أنظر : تهذيب اللغة ، للأزهري ، ٢٦٢/٨ ، المصباح المنير ، للفيومي ، ص ٢٥٤ .

<sup>(</sup>٢) أمّا في هذه المسألة فالحكم يختلف ، فيقع الضّــــمان على الفاعل ؛ لأنّ فِعْلَ غـير المختار لا يصحّ أنْ يقعَ واسطةً ، لذلك يُضاف الضّمانُ على المتسبّب ، فلو حـلَّ فَمَ زقِّ أو شـقّه وفيه دهن فسال ، ضَمِـن ؛ لأنه لم يتخلّل بين فعله وبين التلف فعل فاعلٍ مختارٍ ، أما لو كان الدّهـن حامداً وسال بعد أنْ أذابته الشمس فلا يقع الضّمان عليه ؛ لأنّ السّيلان لم يكن بفعله .

أنظر: النَّتف في الفتـــاوى ، للسّـغدي ، ٧٩١/٢ ، بدائــع الصّنــائع ، للكاســاني ، ٩٧٥٧٩ ، الاختيار ، للموصلي ، ٦٦/٣ .

وسيأتي أيضاً تفصيلُ ذلك في مباحث السّبب ص ( ١٣٤٢ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٨٤ ) من سورة التّوبة .

<sup>(&</sup>lt;sup>+)</sup> أنظر: التقـويم ( ١٩ ـ أ ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ١٩٠/١ ، أصول السرخسي ٢/١٢ ، التلويح على التوضيح ، ١٩٥/١ .

وكذلك القتالُ مع المشركين حسن لمعنى في غيره وهو كُفْر الكافر \_ كما هو مذهب الشّافعي رحمه الله \_ أو قصده إلى محاربة المسلمين \_ كما هو مذهبنا \_ ، وكلّ ذلك مضاف إلى اختياره(١) .

وكذلك إقامةُ الحدود حسن لمعنى الزّجر عن المعاصي ٢٠) ، وتلك المعاصي تضافُ إلى كسب واختيارٍ ممن تقامُ عليه ، ولما كان الاختيارُ ثابتاً في كلّ واحدٍ من ذلك المعنى المحسن للمأمور به ، وذلك المعنى مغايرٌ لفعل المأمور به ، إعتبر واسطة ٢٠) .

فالحاصل أنّ قوله تعالى : ﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُم ﴿ ﴿ ﴿ وَالْحَالَ اللَّهُ مَا قَطَعْتُم مِّنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكَتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا ﴾ ﴿ ﴿ مَع قوله تعالى : ﴿ مَا قَطَعْتُم مِّنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكَتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا ﴾ ﴿ ﴿ مَع قوله تعالى : ﴿ مَا قَطَعْتُم مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكَتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا ﴾ ولكن لما أمرٌ بتعذيبِ عبادِ الله ، وتخريبِ بلادِ الله ، ولا حُسْن فيه ظاهراً ، ولكن لما تضمّن إعلاء كلمة الله تعالى وكبت أعدائه ، واستئصالَ [١٨٦/٤] شَافَتِهم ﴿ وَاللَّهُ مَا عَلَاء كلمة الله تعالى وكبت أعدائه ، واستئصالَ [١٨٦/٤] شَافَتِهم ﴿ وَاللَّهُ مَا اللهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ

<sup>(</sup>١) أنظر: الميزان، للسمرقندي، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) في ( ب ) : عن المعارضة .

<sup>(</sup>٣) أنظر: الميزان، للسمرقندي، ص ١٨٢.

<sup>( ؛ )</sup> الآية ( ٥ ) من سورة التّوبة .

 <sup>(°)</sup> الآية ( ° ) من سورة الحشر .

<sup>(</sup>٦) الشَّافَة : قال العُكبري : { بالهمز وتخفيف الفاء } ، وقال ابن فارس : { الشَّينُ والهمزةُ والهاءُ كلمةٌ تدلّ على البُغض } ، والشَّافةُ : قُرحةٌ تخرج في أسفل القدم تقول : استأصل الله شأفته ، أي أذهبه الله كما يُذهب هذه القُرحة .

أنظر: تهذيب اللُّغة ، للأزهــري ، ٢٦/١١ ، معجم مقاييس اللُّغــة ، لابن فارس ، ٢٣٨/٣ المشـــوف المعلم ، للعكبري ، ٢٢/١ .

ولكن هذان المعنيان يحصلان (بنفْسِ)(٢) فِعْلِ المأمور به ، لا بفِعْلِ قصديً بعده ، بخلاف الوضوء والسّعي ، ولكن هما – أعني المأمور به الذي يحصل المعنى المحسن بعده بفعلٍ مقصودٍ ، والمأمور به الذي يحصل المعنى المحسن بنفس الفعل المأمور به – يستويان في أنّ المعنى المحسن معنى وراءهما ، فثبوت حسنهما باعتبار ذلك المعنى المغاير لهما ، حتى سقط وجوبهما عند سقوطِ ذلك المعنى المحسن إيّاهما ، فإنّه إذا سقطت الجُمُعة لسببٍ مُسقطٍ من نحو المرض والسّفر سقط السّعي ، وكذلك الطهارة لو سقطت الصّلاة بسبب الحيض أو الجنون سقطت الطّهارة ، وكذلك حقّ الميت متى (٣) سقط ببغيه أو قطعه الطّريق سقطت الصّلاة عليه ، وكذلك لو سقط حقّه بقضاء الوليّ حقّه بالصّلاة عليه سقطت الصّلاة عنه ، وكذلك لو سقط حقّه بقضاء الوليّ حقّه بالصّلاة عليه مقطت الصّلاة عن الباقين ، وكذلك النّاسُ لو أسلموا حقّه عليه سقطت الصّلاة عن الباقين ، وكذلك النّاسُ لو أسلموا حتى عَلَت كلمة الله سقط الجهادُ (١٠) ، إلا أنّه خِلاف للخبر وهو قوله عَلَيْسَ :

<sup>(</sup>١) الآية (٢) من سورة النَّــور .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٣) في ( ب ) : حتى .

<sup>(؛)</sup> أنظر هذه الأحكام في : التقويم ( ١٩ ــ ب ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ١٩٠/١ ، أصول السرخسي ٢/١٠ ، التوضيح ، لصدر الشريعة ، ١٩٥/١ .

﴿ الجهادُ ماضٍ مَنْذُ بعَنَنِي الله تعالى إلى أنْ يُقاتلَ آخِر أُمَّتِي الدِّجالِ ﴾ كذا ذكر الحديث في "المصابيح"(١) ـ والله أعلم \_ .

<sup>(</sup>۱) ذكره البغوي في "مصابيح السنة" في كتاب الإيمان ، باب الكبائر وعلامات النفاق ، المرار (٢٤) ، والحديث مروي عن أنس بن مالك على ولفظه : ﴿ ثلاثٌ من أصْلِ الإيمان الكفُّ عمّن قال لا إله إلا الله ولا نكفّره بذنب ولا نخرجه من الإسلام بعمل والجهادُ ماضٍ منذ بعثني الله إلى أن يقاتل آخر أمني الدّجال لا يُبطله جور جائر ولا عدل عادل والإيمان بالأقدار ﴾ الحديث أخرجه سعيد بن هنصور في "سننه" عن جعفر بن برقان عن يزيد بن أبي نُشبة عن أنس على أنس خليه في كتاب الجهاد ، باب من قال الجهاد ماض ، ٢٣٦٧ ١ (٢٣٦٧) ، ومن طريق سعيد بن منصور أخرجه كل من أبي داود في كتاب الجهاد ، باب في الغزو مع أئمة الجور ، ٣٠٠٤ من منصور أخرجه كل من أبي داود في كتاب الجهاد ، باب في الغزو مع أئمة الجور ، ٣٠ عراد كالله السيوطي بالضعف على النسيطي بالضعف على الله الله الله المن وغيره عن أبي نُشبة لم يخرّج له أحدٌ من الستة غير أبي داود ، وهو مجهول وقال المنسلوبي وغيره - } أنظر فيض القدير شرح الجامع الصغير ، ٣٤٣٤ (٣٤٣٤) .

#### [ فصلٌ في النّهي

النهي في صفة القبح ينقسم انقسام الأمر في صفة الحسن ] .

## فصل في النّهي

النّهْي هو: منْعُ المكلف عن مباشرة الفعل بقوله " لا تَفْعَلْ " ، وقيـل: هو قوْلُ القائل لغيره على سبيلِ [٨٣/أ] الاستعلاء " لا تَفْعَلْ "(١) .

(۱) أنظر تعريف النّهي في: أصول اللّمشي ، ص ١٠٨ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٠٨ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٠٨ ، ٢٥٦/١ ، البحر المحيط ، للزركشي ، ٢٦٦/٢ . وما قيل في الأمر من اشتراط الصيغة والاستعلاء يقال هنا في النهي ، أنظر ص ( ٤٧٣ ) من هذا الكتاب .

وقد أورد العلماء لهذه الصيغة وهي " لا تفعل" معاني كثيرة منها : التحريم كقوله تعالى ﴿ لا تقربوا الزّنا ﴾ ، والكراهة كقوله تعالى : ﴿ ولا تيمّموا الخبيثَ منه تنفقون ﴾ ، والتحقير كقوله تعالى : ﴿ ولا تموتنَّ إلاّ وأنتم مسلمُون ﴾ وييان العاقبة كقوله تعالى : ﴿ ولا تحسينَّ الله غافلاً عما يعمل الظالمون ﴾ ، والدّعاء كقوله تعالى ﴿ ربّنا لا تُزغْ قلوبنا بعد إذ هديتنا ﴾ ، والإرشاد كقوله تعالى : ﴿ لا تسألوا عن أشياء إن تُبْدَ لكم تستُوْكم ﴾ ، واليأس كقوله تعالى: ﴿ لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم ﴾ ، والشّفقة كقوله وغيرها من المعاني . ﴿ لا تنسوا الفضل بينكم ﴾ وغيرها من المعاني .

وقد اتّفق العلماء على أنّ هذه الصيغة لا تستعمل في غير الكراهة والتحريم إلاّ بحازاً ، واختلف واختلف وافي استعمالها فيهما إذا تجردّت عن القرائن فهي عند الأئمة الأربعة للتحريم ، وهو اختيار عامة الأصوليين ، وبالغ الإمام الشافعي ورحمه الله وفي إنكار قول من قال إنها للكراهة أما القاضي الإمام أبو زيد الدبوسي فقال : { إني لم أقِف على أقوال في حكمه مع الاستقصاء كما وقفت في الأمر ، ولكنه ضدّ الأمر لغةً فيحتمل أن يكون للناس فيه

وهو من قبيلِ الخاصِّ كالأمر ؛ لأنّ الخاصَّ هو : اللّفظُ الموضوعُ لمعنى واحدٍ (معلومٍ)(١) على الانفراد ، وهذا كذلك ، ثمّ لما كان النّهْ يُ يقابلُ الأمْرَ وقد ثبت الحُسن في المأمور به ضرورة حكمةِ الآمِر ، فكذا ثبتَ القُبحُ في المنهيّ عنه ضرورة حكمةِ النّاهي(٢) ، قال الله تعالى :﴿ ويَنْهَى عن الفَحْشَاءِ والمُنْكُر ﴾ (٢) [٢٠٢] .

قوله : { والنهي في صفة القبح ينقسم انقسام الأمر } إلى آخِرِه ، النّهيُ من حيثُ إنّه نهيٌ شئّ واحدٌ ، غير منقسمٍ على أقسامٍ حقيقةً ، إذْ هـو عبـارةً

<sup>= =</sup> أقوال أربعة على حسب أقوالهم في الأمر ، فمن وقف في الأمر فليجب مثله في النهي ، ومن قال بالنّدب في الأمر فكذا يجب في النهي أن يقول بنسدب إلى ضدّه ، ومن قال بالإباحة فيه قال بإباحة الانتهاء ههنا ، ومن قال بالوجوب ثَمّ قال بوجوب الانتهاء ههنا ، وعليه جمهور العلماء ، ويحتمل أن لا يكون على الاختلاف ؛ لأنّ القول به يؤدي إلى أن يصير موجب الأمر والنهي واحداً وهو الوقف ، وهذا لاسبيل إليه } .

أنظر: التقويم ( ٢١ - أ ) ، الميزان ، ص ٢٢٥ ، أصول اللآمشي ، ص ١٦٨١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ١٦٥١ ، المعتمد ، لأبي الحسين البصري ، ١٦٨١ ، إحكام الفصول ، للباجي ، ص ١٦٥ ، الرسالة ، للشافعي، ص ٣٤٣ للباجي ، ص ١٢٥ ، شرح تنقيح الفصول ، للقرافي ، ص ١٦٨ ، الرسالة ، للشافعي، ص ٣٤٧ ، ٢١٧ ، شرح اللمع ، للشيرازي ، ٢٩٣١ - ٢٩٤ ، البرهان ، للجويني ، ٢٨٣١ ، المستصفى ، للغزالي ، ١٨٨١ ، الحصول ، للرازي ، ٢٩٢١ ٢٤ ، الإحكام ، للآمدي، ٢٨٨٤ ، تحقيق المراد للغزالي ، ٢١٨١ ، الحصول ، للرازي ، ٢٩٢١ ، البحر المحيط ، ٢١٣٤ - ٤٣٠ ، العدة ، للعلائي ، ص ٢٧١ - ٢٧٤ ، همع الجوامع ، ٢١٩٢١ ، البحر المحيط ، ٢٢٢٤ - ٣٠٤ ، العدة ، لأبي يعلى ، ٢٥٢٤ ، شرح الكوكب المنير ، ٣٧٧ - ٨٨ ، إرشاد الفحول ، ص ١١٠-١١ .

<sup>(</sup>۱) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٢) أنظر: أصول اللاّمشي، ص ١٠٩، كشف الأسرار شرح المنار، للنسفي، ١٤١/١.

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٩٠ ) من سورة النَّحل .

عن: الصّيغةِ الدّالةِ على معنى معلومٍ ـ على ماذكرنا \_ فكان هذا التقسيم بحسب محال النّهى ، لا النّهى حقيقة (١) .

ثُمَّ وجه انحصار هذا التقسيم أنْ نقـــول : صيغةُ النَّهي إمَّا :

- أضيفت إلى ما عُرف قبحُه لعينه .
  - أو إلى ما عُرف قبحُه لغيره .

فإنْ كان لعينـــه فلا يخلو إمّا:

- إنْ كان بدون الواسطة (وهو النوع الأول)
  - أو بالواسطة ( وهو النوع الثاني ) .

- إنْ كان القبحُ غير داخلِ في ماهيّة المنهيّ عنه ( وهو النوع الثالث ) .
  - وإنْ كان داخلاً (فهو النوع الرابع)(٢) .

<sup>(</sup>۱) نقل السمرقندي في "الميزان" عن مشايخ الحنفية أنّ هذا التقسيم صحيحٌ من حيث التأويل غير صحيحٍ من حيث الظّاهر ، أما عدم صحته من حيث الظاهر فلأنّ النهي في الحقيقة شئّ واحدٌ – وهو التحريم – وهو بهذا المعنى لا يحتمل التقسيم ، أما صحته من حيث التأويل فيمكن أن يقال : إنّ صيغة النّهي تنقسم إلى أنواع :

\_ أن تضاف صيغة النَّهي إلى فعلٍ قبيحٍ في عينهِ عُرف قبحه عقلاً .

\_ وإمّا أن تضاف صيغة النهي إلى ما عُرف قبحه شرعاً \_ أي بواسطة \_ ، وهكذا في الباقي أنظر : الميزان ، ص ٢٢٦ \_ ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٢) فكان حاصلُ هذه الأقسام أربعة :

الأول : ما قبُح لمعنىً في عينه ، وهو نوعان : \_ ما قبُح لمعنىً في عينه بدون واسطة الشرع .

والثاني: ما قُبُح لمعنىً في غيره ، وهو نوعان أيضاً : \_ ما جاوره المعنى جمعاً .

<sup>-</sup> وما اتّصل به المعنى وصفاً .

أنظر هذا التقسيم في : التقويم ، للدَّبوسي ( ٢٢ ـ أ ) ، أصول البزدوي ، ٢٩١-٢٩٠/١ .

### [ أنواع القبح في المنهي عنه ]

[ ما قبح لمعنى في عينه وضعا كالكفر والعبث .

- وما التحق به بواسطة عدم الأهلية أو المحلية شرعا كصلة المحدث وبيع الحر وبيع المضامين والملاقيح.

وحكم النهي فيه: أنه غير مشروع أصلا.

وما قبح لمعنى في غير وهو نوعان:

- ما جاوره المعنى جمعا كالبيع وقت النداء ، والصلاة في الأرض المغصوبة ، والوطء في حالة الحيض .

وحكمه: أن يكون صحيحا مشروعا بعد النهي ، ولهذا قلنا: إن وطئها في حالة الحيض يحلها للزوج الأول ، ويثبت به إحصان الواطئ .

- ومااتصل به المعنى وصفا كالبيع الفاسد ، وصوم يوم النحر] .

قوله: {كالكفر والعبث } (١) فإنْ قلت: ذكر في فصْل صِفة الحُسْن للمأمور به الصّلاة من قبيل (٢) ما حسن لمعنى في عينه بلا واسطة ولم يذكر الإيمان ، وذكر هنا الكفر بمقابلته \_ أي من قبيل ما قبُح لمعنى لعينه بدون الواسطة \_ ، وذكر صلاة المحدِث من قبيل ما قبُح لعينه بالواسطة ، وحقُ التقابل يقتضي أنْ يذكر الإيمان مكان الصّلاة هناك ، أو يذكر صلاة المحدِث مكان الكفر هنا ؛ لأنّه لما كانت صلاة المتوضئ حسناً لمعنى في عينه كانت مكان الكفر هنا ؛ لأنّه لما كانت صلاة المتوضئ حسناً لمعنى في عينه كانت

<sup>(</sup>١) هذا هو النوع الأول .

<sup>(</sup>٢) في ( ج ) : من قبيل ما هو حسنٌ .

صلاةُ المحدِثِ قبيحاً لمعنى في عينه حتى يستقيمَ تقابلُ الحُسنِ مع القُبح ، والأمْرِ مع النّهي !

قلت: قد ذكرتُ هناك(۱) أنّ ذكر الصّلاةِ وقَعَ في محلّه، ثمّ المصنّف ـ رحمه الله ـ (۲) وفي ذكرِ الكُفْرِ في هذا الموضع اتبع فخر الإسلام ـ رحمه الله ـ (۲) وفي ذكرِ صلاةِ المحدِثِ بأنّها من قبيل ما قبُح لعينه بالواسطة اتبع شمس الأئمة ـ رحمه الله ـ (۲) ، فإنّهما هكذا ذكرا في نسختيهما ، كما اتبع القاضي الإمام أبا زيدٍ ـ رحمه الله ـ (۱) ، ولم يأتِ ببدع لم يأتِ به أحدُ قبله ، بل تأسّى في كلّ واحدٍ مما ذكرنا بإمامٍ سابقٍ باهر ، ومقتدى فائقٍ ماهر ، مع مساعدة كلّ واحدٍ مما ذكرنا بإمامٍ سابقٍ باهر ، ومقتدى فائقٍ ماهر ، مع مساعدة المعنى لما أتوا به ، فإنّه لا شك ولا ارتبابَ لمنْ عَقَل أنّ الكُفْرَ با لله تعالى قبيح لعينه ؛ إذْ هو كفرانُ لمنْ أنْعَم (۱) بجلائلِ النّعَم ودقائقها ، وقبْحُ كُفران المنْعِم مركوزٌ في عقلِ كلِّ عاقل ، بحيث لا يتصوّر فيه جريان النسخ ، فكان قبيحاً لعينه ، فكان ذكره ( في )(۱) ذلك الموضع واقعاً في محله .

وأما ذكرُ صلاةِ المحدثِ ههنا أيضاً ففي محلّه ؛ لأنّ قبْع صلاة المحدثِ باعتبار فواتِ شرْطِها \_ وهو الطّهارة \_ والشّرطُ غير المشروطِ (٧) لا محالة ، فكان قُبحُها بالواسطة ، لكن لما قبُحت بأصلها ووصفها التحقت بالذي قبُع لمعنى في عينه ، وذكر في "ميزان الأصول" : { والثّاني أنْ تضاف صِيغةُ النّهي

<sup>(</sup>١) ص ( ٦٣٢ ـ ٦٣٥ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) أنظر : أصول البزدوي ، ٢٩٠/١ .

<sup>(</sup>٣) أنظر: أصول السرخسي ، ١٠/١ .

<sup>( ؛ )</sup> أنظر : التقويم ، للدَّبوسي ( ١٨ ـ ب ) .

<sup>(°)</sup> في ( ب ) و ( ج ) : لما أنعم .

 <sup>(</sup>٦) ساقطة من (ج)

<sup>(</sup>٢) في ( د ): والشرط غيرٌ للمشروط .

إلى ماعُرف قبحُه شرعاً لا عقلاً ، كالنّهي عن الصّلاةِ بغير طهارة ، فإنّه ليس بقبيح عقلاً فإنّ أعظم العبادات تصحّ من غير طهارةٍ وهو الإيمان با لله تعالى ، وكذلك أكثر العبادات ، فيكون شرْطُ الطّهارة في الصّلاة مأمْراً شرعيّاً } (١)

قوله: { والعبث } قيل: العبَثُ ما يخلو عن ( الفائدة ، أي )(٢) الفائدةِ الدِّنيوية جميعاً ، وقيل: هو ماليس له عاقبةٌ حميدة(٣) . والفرقُ بينه وبين السّـفه:

أنّ السّفة مكابرة على العقل [٧٦/ج] والجري على غير موجب العقل مع وجود العقل ، وفي العبّثِ العقل غير مشروط ، حاز أنْ يكون للعابث عقل وجاز أنْ لايكون ، ولكن هو عمل على خلاف موجب العقل أيضاً (،) والسّفة من العبث كالظّلم من الجهل ، ولا شكّ أنّ الظّلم أقبح من الجهل ، فكذلك السّفة أقبح من العبث (،) .

<sup>(</sup>١) الميزان ، للسمرقندي ، ص ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ) .

<sup>(</sup>٣) أنظر: الميزان ، ص ٢٢٧-٢٢٨ ، الكليات ، للكفوي ، ٣/٩٥٣ ، دستور العلماء ، ٢٦٩/٢ ، التوقيف ، للمناوي ، ص ٥٠٠ .

<sup>(\*)</sup> وعليه ، فالسّفه : خفّة في الرأي ، والعمل بخلاف مقتضى الشرع والعقل ، وقيل في السّفيه إنه ظاهرُ الجهل ، خفيفُ اللّب ، ضعيفُ الرأي ، ردئ الفهم ، مستخفُّ القدر ، سريعُ الذّنب ، حقيرُ النّفس ، مخدوعُ الشيطان ، أسيرُ الطغيان ، دائمُ العصيان ، ملازمُ الكفران ، لا يبالي بما كان .

أنظر : أصول اللاّمشي ، ص ٦٨ ، الكليات ، للكفوي ، ٢٦٦/٢ ، ٣٢/٣ ، دستور العلماء ، انظر : أسول اللاّمشي ، ص ٦٨ ، الكليات ، لكناوي ، ص ٤٠٦ .

<sup>(°)</sup> ونقل الكفوي عن العلامة بدر الدّين الكردري: العبثُ هو الفعل الذي فيه غرضٌ لكن ليس بشرعي، والسّفةُ مالا غرض فيه أصلاً. الكليات، ٢٥٩/٣.

قوله: { والمضامين والملاقيح } (١) ( جمع ) (٢) مضمون وملقوح ، الأوّل: هو مافي أصلاب الآباء ، والثّاني : هو مافي أرحَامِ الأمّهات (٢) ، وإنْ أردت الضّابط فاحفظ " الحاء " ، و " الحاء " ، و " الضّاد " ؛ لتشابههما في الصّورة ، أو لجاورتهما في أصل التّهجّي (١) ، وفي "جُمل الغرائب" (٥) : المضامين ما في أصلاب الفحول (٢) ، ومنه قول الشاعر (٧) : المضامين التي في الصّلب ماء الفحول في الظّهور الحدّب إنّ المضامين التي في الصّلب ماء الفحول في الظّهور الحدّب

<sup>(</sup>١) هذا هو النوع الثاني من القسم الأوّل ، وهو ما قُبُح لمعنىٌ في عينه بواسطة الشرع .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٣) أنظر: تهذيب اللّغة ، للأزهري ، ٢/١٥ ، ٢٩/١٢ ، الصّحاح ، للجوهــري ، ٢/١٠ حلية الفقهاء ، لابن فارس ، ص ١٣٥ــ١٣٦ ، طلبة الطلبة ، للنسفي ، ص ٢٢٩ ، الفائق ، للزمخشــري ، ٣٢٤/٣ ، لسان العرب ، لابن منظور ، ٢/٠٨٥ .

وخالف الإمام مالك ـ رحمه الله ـ فقال : { المضامين مافي بطون إناث الإبل ، والملاقيح مافي ظهور الجمال } . أنظر الموطأ ، ٢٥٤/٢ .

<sup>( ؛ )</sup> في ( ج ) : وإما لجحاورتهما في صورة التَّهجي .

<sup>(°)</sup> لبيان الحق شهاب الدين محمود بن أبي الحسن بن الحسين النيسابوري ، ( ١٦٥ ـ أ ) .

وقد سبق التعريف بهذا الكتاب ص ( ١٠٩ ) في القسم الدّراسي .

<sup>(</sup>١) قال النيسابوري في "جمل الغرائب" : هو قول الأصمعي وأبي عبيد .

أنظر: جمل الغرائب ( ١٦٥ - أ ) ، غريب الحديث ، لأبي عبيد ، ٢٠٨/١ ، تهذيب اللغة ، للأزهري ، ٣٢٤/٣ ، النهاية ، لابن الأثير للأزهري ، ٣٢٤/٣ ، النهاية ، لابن الأثير . ١٠٢/٣

<sup>(</sup>٧) لم أرَ من نسبَ هذا البت لقائله ، وإنما ذُكر أنّ عبداللك بن هشام أنشد هذا للمزني استشهاداً لقول الشيّافعي - رحمهم الله .

أنظر: تهذيب اللّغة ، ٣/٤ ، حلية الفقهاء ، ص ١٣٦ ، جمل الغرائب ( ١٦٥ ـ أ ) ، لسان العرب ، ١٨٠/٢ .

الحُدّب: جمعُ أحْدَب ( كوزبشت ) (۲) ، وذكر الزمخشري \_ رحمه الله \_ (۲) ، وذكر الزمخشري \_ رحمه الله \_ (۲) في "الفائق" وقال : { إنّ ضمن الشّئ بمعنى تضمّنه \_ التضمّن درميان حويش أوردن \_ يقال ضمّن كتابه كذا وهو في ضمنه ، وكان مضمون كتابه كذا } (۱) .

<sup>(</sup>۱) الحَدَب هو: الناشز من الأرض، وفي الآدمي: نتوة في الظّهر، والأحدب هو: المتقـوس الظّهر، وقيـل: هو العطوف الحنون، يقال: حدَب فلانٌ على فلان، إذا عطف وحنا عليه. أنظر: تفسير غريب القرآن، لابن قتيبة، ص ٢٨٨، تهذيب اللّغة، ٢٢٩/٤، غريب الحديث للخطابي، ٤٢٩/١ النهاية، لابن الأثير، ٣٤٩/١، المصباح المنير، ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( د ) . وتعني المقوّس الظّهر .

<sup>(\*)</sup> هو محمود بن عمر بن محمد بن أحمد الزمخشري ، أبو القاسم الخوارزمي ، ولد سنة ٢٦ هـ النّحوي اللغوي المفسِّر ، الملقب بجار الله ؛ لأنه حاور بمكة زماناً ، حنفي المذهب ، معتزلي المعتقد ، بحاهراً به ، داعية إليه ، كان واسع العلم ، غاية في الذكاء وجودة القريحة ، علاّمة في النحو والأدب ، من مصنفاته : "الكشّاف" في تفسير القرآن العظيم ، "الفائق" في غريب الحديث "أساس البلاغة" في اللغة ، "المفصّل" في النحو ، "المستقصى" في الأمثال ، "شافي العيّ من كلام الشافعي" ، "شقائق النعمان" وغيرها ، توفي ليلة عرفة سنة ٥٣٨ هـ .

أنظر ترجمته في : معجم الأدباء ، ٢٩٢-١٣٥ (٤١) ، نزهة الألبا ، ص ٢٩٢-٢٩٢ ، إنساه الرواة ، للقفطي ، ٣/٥٦-٢٧٢ ، وفيات الأعيان ، ٥/٨٦-١٧٤ (٧١١) ، سير أعلام النبلاء الرواة ، للقفطي ، ٣/٥٦-٢٧٢ ، وفيات الأعيان ، ٥/٨٦-١٧٤ (٧١١) ، سير أعلام النبلاء (٣٦٠-١٥٠ ) ، البُلغة ، ص ٢٥٦-٢٥٧ (٣٦٣) ، بغية الوعاة ، ٢/٧٩٢ - ٢٨ (١٩٧٧) (٤٠) الفائق ، للزمخشري ، ٣٢٤/٣ .

والكلام بين القوسين هو كلام الزمخشري ، والجملة الاعتراضيّة كلمـات فارسية زيـادة من صنيع السغناقي ـ رحمه الله ـ ، وقد جاء في "مصـادر اللغـة" لـلزوزني في مصـادر الأفعـال ، باب التفعّل : { التضَمَّن درميان حويشتن أوردن وياننداني كردن }. ( ٨٣ ـ أ ) .

إنَّا وحدنا طرْدَ الهواملِ خيراً من التانانِ والمسائلِ وعِدَةُ العامِ وعامٍ قابلِ ملقوحةً في بطنِ نابٍ حائلِ(٢)

الطّرد: المطرود، الهوامل: التي [٣٠١/ب] لا راعي لها ، التانان: الأنين، النّاب: النّاقة الهرمة، أي: وجــدنا سرقة الإبل المطرودة التي لا راعـي لها خيراً من التّذلل والسّؤال، وخيراً من وعْدِ صاحبها ملقوحةً مع أنّ أمّها هرِمةً وحائل، والعام: إمّا فاعل كنهارُه صائم، وإمّا مفعول كسارق الليلة أهل الدّار، على أنه ظرف متسّبع.

<sup>(</sup>١) أنظر: تهذيب اللّغة ، ٤٢٩/٤ ، اللّسان ، ٢٠٨٠ ، النهاية ، ٢٦٣/٤ ، المصباح المنير ، ص ٥٥٦ .

<sup>(</sup>٢) هو مالك بن الريب التميمي ، من مازن تميم ، كان فاتكاً لصاً يصيب الطريق مع شظاظ الضبّي ، ثمّ تاب ولحق بسعيد بن عثمان بن عفان ، فغزا معه خراسان ، فلم يزلي بها حتى مات - رحمه الله - . وهو صاحب الأبيات المشهورة :

ألا ليت شعري هل أبيتن ليلةً بوادي الغضا أُزجي القلاص النواحيا بوادي الغضا أُزجي القلاص النواحيا أنظر: طبقات الشعراء ، لابن قتيبة ، ٢٠١٠/١ ، خزانة الأدب ، ٢٠١٠/١ . درانة الأدب ، ٢٠١٠/١ . حلية الفقهاء أنظر هذه الأبيات ونسبتها إليه في : غريب الحديث ، لأبي عبيد ، ٢٠٨/١ ، حلية الفقهاء لابن فارس ، ص ١٣٥-١٣٦ ، تهذيب اللّغة ، ١/٢٥ ، الصحاح ، ٢٠/١ ، الفائق ، ٢٠٢٠ ، اللّمان ، ٢٠٢٨ .

قوله : { ما جاوره المعنى جمعا } (١) ، احترازٌ عمّا أتّصل بـه المعنى ، وقوله : { جمعا } احترازٌ عن قوله : { وصفا } ـ على ما يجئ \_ [١٨٤] .

ثمّ معنى { ما جاوره المعنى جمعا } هو : أنْ لا يكون المعنى الموجب للقُبحِ داخلاً في ذاتِ المنهيّ عنه ، بلْ هما يتجاوران بالاقتراب لا غير ، فإنّ هذين الفعلين – أعني البيع وقْت النّداء ، والصّلاة في الأرضِ المغصوبة – نُهي عنهما لاباعتبار ذاتيهما ، بلْ باعتبار ترْكِ السّعي الواجب ، وشغْلِ أرْضِ الغير وهما مجاوران للبيع والصّلاة ؛ لأنّ البيع هو مبادلة المال بالمال على سبيل التراضي ، وترْكُ السّعي ليس منه في شئ ، وكذا الصّلاة عبارة عن الأركان المعلومة وليس الشّغل منها في شئ ، وهذا لأنّ الشّغل يقومُ بالشّاغل ، والشّاغل هو المصلّي لا الصّلاة ، فكيف توصف الصّلاة به (۲) ؟ !

قوله: { وما اتصل به المعنى وصفا كالبيع الفاسد وصوم يوم النحر } (٦) أمّا البيع على وجْهِ الوصْفِ لا أمّا البيع أجه الجاورة ؛ وذلك لأنّك لو استقريت البياعات الفاسدة إنما تحد ما يوجبُ الفساد يجري مجرى الوصْفِ أصلُهُ الرّبان ، فإنّه بيعٌ فاسد (٥) ؛ إذْ هو عبارةٌ عن الفضل الخالي عن العِوضِ المشروطِ في البيع ، والزّيادةُ صِفةٌ للمزيد

<sup>(</sup>١) هذا هو النوع الثالث ، وهو ماكان قبيحاً لمعنىً في غيره ، لكن القبح غـير داخـلٍ في ماهيّـة المنهى عنه . أنظر ص ( ٦٤٨ ـ ٦٤٩ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) وقد سبق بيان حكمه ص ( ٦٤٩ ) . أنظر أيضاً : أصول اللاّمشي ، ص ١١٠-١١١

<sup>(</sup>٣) هذا هو النَّوع الرَّابع وهو ماكان المنهيِّ عنه قبيحاً لمعنى في غيره داخلاً في ماهيَّة المنهيِّ عنه

<sup>(؛)</sup> يعني أنه ثبت بالاستقراء أنّ كلّ عقدٍ نُهي عنه لا لذاته وإنما لوصفٍ من أوصافه الخارجة عنه اللازمة له فالأصل في النّهي عنه هو بيع الرّبا .

<sup>(°)</sup> أي بيع الربا .

عليه ، وكذلك بيعُ الخمْرِ والحنزيرِ بعينٍ معيّنٍ (١) أو بيْعِ العينِ المعيّنِ (١) بخمرٍ أو حنزيرٍ فاسدٌ ؛ لأنّ في بيْعِ المقايضةِ يصلُحُ كلّ واحدٍ من العينين للتّمنية ، فكان في الخمْرِ والحنزيرِ جهةُ التّمنية من وجهٍ ، والتّمنُ جارٍ محرى الوصْف ، بدليل أنّه تبعٌ غير مقصود ، حتى لايشترط وجودُ مِلْكِه وقتَ العقد ، وكذلك هلاكُه لا يمنعُ صحّة الإقالة ، بخلاف المبيع .

وأمّا بينعُ الخيرِ أو الخنزيرِ بالدّراهم أو الدّنانير فإنّ ذلك باطلٌ ؛ لتعيّنهما للمبيعيّة ، فكان عدم الماليّة في الأصل يوجبُ البطلان ، وكذلك البيعُ بالشّرطِ فإنّه فاسدٌ ؛ لما أنّ المشروطَ موصوف بالشّرط ، فكان الشّرطُ وصْفاً له ، حتى إنّ التّعليق كما يصحُ بالشّرطِ كذلك يصحُ بالوصْف ، ؛ لاتّحادهما في معنى الوصفية ، كما بيّنا في قوله : أعتِق أمتي البيضاء ، وأعتِق أمتي إنْ كانت بيضاء وأمّا صوْمُ يوم النّحْرِ فإنما كان الموجبُ للقُبحِ وصْفاً له ؛ لما أنّ اليوم داخلٌ في ماهيّة الصّوم ، فإنّ الصّوم هو الإمساكُ عن الأكْلِ والشّربِ والجماع نهاراً مع النيّة ، فكان اليومُ كالجزءِ له ، وكلُّ صِفةٍ لليومِ تكون صِفةً له ، وكونُه غراً أو فِطْراً صِفةٌ له ؛ لأنّ الصّفةَ هي المعنى الذي يقعُ به التفرقةُ بين المشتركيْن ٢٠ ، أو عبارةٌ عن الاسْمِ الدّال على بعض أحوال الذّات ، وكونُه يومَ عيدٍ لليوم كذلك ، لما أنّ لليومِ أوصافاً من كونه حاراً أو بارداً ، أو كونه أوّل الشهر أو عاشره ، فالفسادُ الحاصلُ من قِبَلِ وصف اليومِ كان كالفسادِ الحاصلِ من قِبَلِ وصف اليومِ كان كالفسادِ المحاصلِ من قِبَلِ وصْف الصّوم ، ولما كان المعنص الحوبُ للقُبحِ في هاتين الصورتين \_ أعني البيعَ الفاسِددَ ، وصومُ يوم النّحر \_ وصْفاً لهما ، كان الصورتين \_ أعني البيعَ الفاسِددَ ، وصومُ يوم النّحر \_ وصْفاً لهما ، كان الصورتين \_ أعني البيعَ الفاسِددَ ، وصوف المن عوم النّحر \_ وصْفاً لهما ، كان المعتر \_ أعني البيعَ الفاسِددَ ، وصوف أيوم النّحر \_ وصْفاً لهما ، كان المعتر \_ أعني البيعَ الفاسِدَ ، وكان كان المعتر \_ وصوف المنا من قبيل وصف المناه على المناه المناه من قبيل وصف المناه على المناه على المناه على المناه الم

<sup>(</sup>١) لو قال: معيّنةٍ ، لكان أولى .

<sup>(</sup>٢) أنظر هـ (٣) ص ( ٦٩٩) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) في ( د ): اليوم الفاسد .

اتصاله بهما أكثر من اتصال الجحاور بالمنهيّ عنه ، فأورث الفسادَ فيما كان وصْفاً له ، والكراهة فيما كان مجاوراً له ، إذْ الحكم يثبت على قَدْرِ صِفَة المُشِكَ على ما المُشَكِ على المُشْكِ على المُسْكِ على المُشْكِ على المُسْكِ على المُسْكِ على المُشْكِ على المُسْكِ على المُسْكِقِ على المُسْكِ على المُسْكِ على المُسْكِ على المُسْكِ على المُسْكِ على المُسْكِ

<sup>(</sup>١) أي أنّ حكم النوع الشالث يـورثُ الكراهـةَ ، والنـوع الرابـع يـورث الفسـادَ ، أمّـا حكـم النوعين الأولين فكما سبق بيانه أنه يورثُ البطلان ؛ لأنه غير مشروعٍ أصلاً .

### [ هل النّهي يقتضي فساد النهيّ عنه ؟ ]

[ والنهي عن الأفعال الحسية يقع على القسم الأول ، والنهي عن الأفعال الشرعية يقع على القسم الأخير ، وقال الشافعي \_ رحمه الله \_ في البابين : إنه ينصرف إلى القسم الأول إلا بدليل ويكون نسخا لما كان مشروعا ؛ لأن النهي في اقتضاء القبح حقيقة كالأمر في اقتضاء الحسن ، فينصرف مطلقه إلى الكامل منه كالأمر ، ولا يلزم الظهار ؛ لأن كلامنا في حكم مطلوب تعلق بسبب مشروع له ، أيبقى سببا والحكم به مشروعا مع وقوع النهي عنه ؟ فأما ما هو جزاء شرع زاجرا فيعتمد حرمة سببه كالقصاص .

ولنا: أن النهي يراد به عدم الفعل مضاف اللي اختيار العباد وكسبهم ، فيعتمد التصور ليكون العبد مبتلئ بين أن يكف عنه باختياره فيعاقب عليه ، هــــذا هو الحكم الأصلي في النهي ] .

قوله: { والنّهي عن الأفعال الحسيّة يقع على القسم الأول ، والنّهي عن الأفعال الشرعية يقع على القسم الأخير ، وقال الشافعي \_ رحمه الله \_ في البابين : إنه ينصرف إلى القسم الأول إلا بدليل } يحتاج هنا إلى زيادة كشف وإيراد نظائر ، ليمتاز كلّ واحدٍ منهما من(١) الآخر .

المراد من الأفعال الحسية هي: ما يتوقّفُ وجودُها على الحسّ، وتُعرف حقيقتها بدون الشرع، كالزِّنا والقتْلِ وشُربِ الخمْر، فإنّ هذه أفعالٌ غير

<sup>(</sup>١) هكذا في جميع النسخ ، والأولى أن يقال : عن الآخر .

موقوفٍ(١) وجودُها إلى ورود الشّــرعِ بأنّها هي ، ويعلمُها من يعلمُ الشّـرعَ أو لا يعلم .

والأفعال الشّسوعية: هي ما يتوقّفُ (٢) حصولها واعتبارُها على الشّرع ، ولا يعرِفُ معناها الشّرعي منْ لا يعرفُ الشّرعَ كالصّلاةِ والصّومِ والبيع ، فإنّ الصّلاة لغة (هي ) (٢) الدّعاء ، وفي الشّريعة (١) : عبارةٌ عن الأركان المعلومة بشرائطها وآدابها ، وكذلك الصّومُ لغة هو : الإمساك ، وفي الشّريعة (١) : عبارةٌ عن [٤٠١/ب] الإمساك عن المفطّرات الثلاث نهاراً مع النيّة ، مع عبارةٌ عن [٤٠١/ب] الإمساك عن المفطّرات الثلاث نهاراً مع النيّة ، مع اشتراطِ الوقت والطّهارةِ من الحيض والنفاس ، والأهلية من أوّل الوقت إلى آخِرِه ، والإيمان .

فكان حاصل معنى الأفعال الحسية هو: ما كان وجودُه حسّاً، ومعنى الأفعال الشرعية هو: ما كان وجودُه شرعاً، ولو لم يَرِد الشّرعُ به(٠) لا يُعلم هو حسّاً.

<sup>(</sup>١) في ( ب ): غير مؤقتٍ .

<sup>(</sup>٢) في (ب): ما يتوقت.

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (أ).

<sup>(؛)</sup> لو قال اصطلاحاً لكان أحسن ؛ لأنه لم يرد في الشرع تعريفٌ لهذه الألفاظ .

<sup>(°)</sup> في ( ج ): له .

# [ أولاً: مقتضى النّهي عن الأفعال الحسيّة ]

ثمّ النّهي إذا ورد عن الأفعال الحسيّة يدلّ على كونها قبيحةً في أنفسها لعنى في أعيانها بالإجماع ؛ لما أنّ النّاهي كامل الولاية ، وله القُدْرةُ النّافذة ، والحكمةُ البالغة ، فيقتضي النّهيُ القبح في أعيانها ، وهي توجد مع القبح في أعيانها في الحسّ ، فصارت هي في نفسِها قبيحة بدلالة النّهي كقوله تعالى : ولا تَقْرُبُوا الرِّنا هرا ، وقوله تعالى : ولا تَقْدُلُوا أَوْلاَدَكُم هرا اللّه إذا قام الدّليلُ على أنّها قبيحة لمعنى في أغيارها، فحينئذ يدلّ على مشروعيّتها بأنفسها كقوله تعالى : ولا تَقْرُبُوهُ مُن حَتّى يَطْهُرن هرا ، وقد عُلم أنّ النّهي كان كفوله تعالى : ولا تَقْربُوهُ مَن حَتّى يَطْهُرن هرا ، وقد عُلم أنّ النّهي كان لمعنى مجاور في المحلّ لا لذاته – وهو استعمالُ الأذى – بدليل سياق الآية وهو قوله تعالى : في أذى هرا ) فلذلك لا يبطلُ إحصانُ حدِّ القَذْفِ بالوطء في حالةِ الحيض ، وثبت إحصانُ الرّجم به ، فعُلم بهذين الحكمين أنّ شرعية الوطء في حالةِ الحيض باقية بعد ورود النّهي عنه .

وكذلك قوله تعالى :﴿ وإنْ أَرَدَّتُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وءَآتَيتُمْ السَّتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وءَآتَيتُمْ إحْدَاهُنَّ قِنْطَاراً فَلا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئاً ﴾ (١) والأخْذُ فعلٌ حسّيٌ وَرَدَ النَّهيُ عنه ولكنّ إطلاقَ [٥٨/أ] قوله تعالى :﴿ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِه ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) الآية ( ٣٢ ) من سورة الإسراء .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٣١ ) من سورة الإسراء .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٢٢٢ ) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>١) الآية (٢٠) من سورة النَّساء .

<sup>(°)</sup> الآية ( ۲۲۹ ) من سورة البقرة .

يدلّ على أنّ قُبْحِ الأُخْذِ ليس لمعنى في عينه ، بل لزيادةِ الإيحاشِ للمرأةِ بأُخْذِ المال ، فلذلك قلنا : إذا كان النشوزُ من قِبَل الزّوجِ يُكره له أنْ يأحذَ منها عِوَضاً في الخُلع ، ولكن لو أحَذَ مع ذلك يجوزُ مع الكراهة ، وأما إذا كان النشوزُ من قِبَل المرأة فلا كلام أنّ مقدار ما أعطاها يطيبُ له الأخذ ، وأما الزّيادة عليه فتطيب أيضاً برواية "الجامع الصغير"(١) ، ومثل هذا كثيرٌ في فروع الفقه .

وكذلك نهْيُ النبيّ عِلَيْكُمْ عن المشي في نعلٍ واحدٍ(١) ، ونهيُــ ه عِلَيْكُمْ عن المشي في نعلٍ واحدٍ(١) ، ونهيُــ ه عِلَيْكُمْ عن المشي اتّخاذ الدّوابِ كراسي(١) ،

<sup>(</sup>۱) قال الإمام محمد بن الحسن ـ رحمه الله ـ في "الجامع الصغير": { امرأة اختلعت على أكثر من مهرها والنّشوزُ منه كُره له الفضْل ، وجاز في القضاء } ص ٢١٦ . وانظر أيضاً : أصـول الجصّاص ، ١٧٩/٢ .

<sup>(</sup>٢) حديث متفق عليه عن أبي هريرة صَيَّبُهُ أنّ رسول الله عِلَى قال : ﴿ لا يَمْشِ أحدكم فِي نعلٍ واحدةٍ لِيُنْعلهما جميعاً ﴾ . صحيح البخاري ، كتاب اللباس ، باب لا يمشِ في نعلٍ واحدة ، ٥/ ٢٢٠ (٥٥١٨) ، صحيح مسلم ، كتاب اللباس والزينة ، باب استحباب لبس النعل في اليمنى أولاً ، ٣/ ١٦٦٠ (٢٠٩٧) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في "مسنده" عن سهل بن معاذ بن أنس عن أبيه ضَّيَّتُهُ أنّ رسول الله عَلَيْهُ أنّ رسول الله عَلَيْهُ قَال : ﴿ لا تَتَخَذُوا الدّواب كراسي ﴾ ٤٤١/٣ ، وأخرجه البيهقي في "السنن الكبرى" كتاب الحج ، باب كراهية دوام الوقوف على الدابة بغير حاجة ، ٥/٥٥٧ .

وعنه صَّيَّتُهُ قال : مرّ رسول الله ﷺ على قومٍ على دواب لهم ورواحل وهم وقوف فقسال : ﴿ إِركبوها سالمةً وانزلوا عنها سالمةً ولا تتخذوها كراسيّ لأحاديثكم وبحالسكم فلرب مركوبةٍ خيرٌ من راكبها وأكثر ذكراً لله منه ﴾ ، أخرج مله الإمام أحمد في "مسنده" ، مركوبةٍ خيرٌ من والطبراني في "الكبير" . ١٩٣/٢ (٤٣٢) .

وأخرج أبوداود عن أبي هريرة ﴿ الله على الدابة ، ٣/٩٥-٠٦(٢٥٦٧) ، ===

والنّهيُ عن الاستنجاءِ باليمين(١) ، وغير ذلك من النّواهي التي وردت عن الأفعال الحسيّة ، ومع ذلك بقيت شرعيّتُها لقيامِ الدّليلِ على أنّها قبيحةٌ لمعنى في أغيارها ، وهذا الذي ذكرنا من موجَبِ النّهي الواردِ عن الأفعال الحسيّة في حكمِ المستثنى منه ، وحكمُ المستثنى بلا حلافٍ بيننا وبين الشّافعي(١).

<sup>= =</sup> والبيهقي في "السنن الكبرى" ، ٥/٥٥ ، والطبراني في "الكبير" عن وابصة ابن معبد صفحه بلفظ: ﴿ لاَ تتخذوا الدواب منابر ﴾ ، ٢٢/٢٤ (٣٨٩) .

<sup>(</sup>۱) متفقّ عليه من حديث أبي قتادة صَّيَّة قال: قال رسول الله عِلَيْ : ﴿ إِذَا بِال أَحدكُم فيلاً يَأْخَذُنَّ ذكره بيمينه ولا يستنج بيمينه ولا يتنفّس في الإناء ﴾ صحيح البخاري ، كتاب الوضوء باب لا يمسك ذكره بيمينه إذا بال ، ٢٩/١-٠٧(١٥٣) ، صحيح مسلم ، كتاب الطهارة ، باب النهي عن الاستنجاء باليمين ، ٢٥/١(٢٦٧) .

<sup>(</sup>۲) أنظر: التقويم (۲۲-ب)، أصول الجصّاص، ۱۹۹۲، أصول البزدوي، ۲۵۷۱، الميزان، ص ۲۳۸-۳۶۱، شرح المنهاج، الميزان، ص ۲۳۸، تحقيق المراد، للعلائي، ص ۱۷۶، ص ۳۲۰-۳۶۱، شرح المنهاج، للأصفهاني، ۱/۵۶-۳۶۳، العضد على ابن الحاجب، ۱/۹۹، شرح تنقيح الفصول، ص ۱۷۳، شرح مختصر الروضة، للطوفي، ۲۲۲۲، البحر المحيط، ۲۲۲۲ إرشاد الفحول، ص ۱۱۰.

## [ ثانياً : مقتضى النّهي عن الأفعال الشرعية ]

وأمّا إذا وَرَد النّهيُ المطلقُ عن الأفعالِ الشّرعية(١) فيقتضي قُبحاً في غير المنهيّ عنه ، ولكن متصلاً به حتى يبقى المشروعُ مشروعاً بأصْلِه بعبد النّهي

(۱) وهي مسالة الباب ، ومن أجلها أطال الكلام صاحب الكتاب ، وقد اختلفت تعبيرات العلماء عن هذه المسألة ، وكثر كلامهم فيها ، فمنهم من ذكر أقسام القبح في المنهي عنه ثم بعد ذلك شرَع في بيان حكم النهي فيها ، ومنهم من ذكر أقسام الأفعال التي يَرِدُ عليها النهي ثم بعد ، ذلك شَرَع في أحكام النهي ، ومنهم من فصل بين العبادات والمعاملات ، ومنهم من ذكر لكل قسم خلافاً ، ومنهم من حصر الخلاف في مسألة واحدة وعنون لها بعنسوان واحد وهو ( النهي يقتضي الفساد ) ، ثم بعد ذلك ذكر آراء العلماء وأدلتهم ، وهذا صنيع كثير من المتكلمين ، حتى قال الإمام الزركشي: {وقد اعتاصت هذه المسألة على قومٍ من المحققين منهم الغزالي فذهبوا إلى آراء مُعضلة } ، والحنفية ومنهم صاحب الكتاب أطالوا الكلام فيها ، وأوردوا لها من النظير ما لم يذكروه في غيرها .

وقد بحث هذه المسألة الإمام الحافظ حليل بن كيكلدي العُلائي في كتابٍ مستقل ، وذكر كلّ ما يتعلّق بها بما لامزيد عليه وسمّاه "تحقيق المراد في أنّ النّهي يقتضي الفساد" ، وحلاصة ما قال ـ رحمه الله ـ : أنّ الذي وقع عليه من كلام المصنفين في هذه المسألة على أقسام :

أحدها: قول من أطلق الخلاف في المسألة ولم يفصِّل ، وذكر منهم الأستاذ أبابكر بـن فـورك ، وإمام الحرمين والقاضي الماوردي ، والإمام أبانصر بن الصبّاغ ، والشيخ أبا إسحاق الشـيرازي ، وأبابكر القفّال الشاشي ، والقاضي عبدالجبار وابن بَرْهان وغيرهم .

 = = ما نُهي عنه لعينه . \_ وإلى ما نُهي عنه لوصفه .

وحكى في المنهيّ عنه لعينه خمسة مذاهب ، وفي المنهيّ عنه لوصفه ثلاثة مذاهب ، و لم يتعسرّض ابن الحاجب ومن تبعه للنهي عن الشئ لغيره كالبيع وقت النداء . ثمّ قال أي العلائي \_: { فهذه الطرق الثلاث هي الموجودة في كتب أصحابنا في نقل هذه المسألة وما فيها من الخلاف } . وأما الحنفية : فلهم في ذلك عبارة أخرى حيث قسّموا المنهيّ عنه في صفة القبح أربعة أقسام :

- ــ ما قُبُح لعينه وضعاً كالعبث والسَّفه والكذب والظلم .
- ما التحق به شرعاً كبيع الحرّ ، وبيع المضامين والملاقيح .
  - ــ ما قبُح لغيره وصفاً كالبيع الفاسد .
  - ما قبُح لغيره لمحاورته إيّاه كالبيع وقت النداء .

فالقسمان الأولان إقتضى النّهي فيهما الفسَاد ، والرّابع فم يقتَضِه ، والتّالث يدلّ على فسَادِ الوصْفِ دون فسَادِ المنهيّ عنه ، بلْ يدلُّ على صحّته ، واستثنوا من هذا القسم \_ الثالث \_ النّهي عن الأفعال التي يُدرك قبحها حساً ، كالقتل والزّنا والسرقة وشرب الخمر ، فإنّها وإنْ كان النهي عنها لوصفها اللازم لها فهو ملحقٌ بالمنهيّ عنه لعينه في اقتضاء الفساد ، ثمّ ذكر بعد ذلك خلاصة المذاهب في هذه المسألة وعدّها ثماني\_\_\_\_ :

المذهب الأول: أنّ النّهي يقتضي الفساد مطلقاً ، سواءٌ كان عن الشئ لعينه أو لوصفه أو لغيره وسسطواءٌ كان في العبادات أو المعاملات ، وهذا مأخوذٌ من إطلاق منْ أطلَقَ الكلامَ في نقْلِ المذاهب ، وهو مذهب الحنابلة والظاهرية .

المذهب الثاني: أنّه لايقتضي الفساد مطلقاً ، كما صرّح به ابن بَرْهان وقال : هو مشكلٌ جداً المذهب الثالث : أنه يقتضي شبهة الفساد كما حكاه القرافي عن المالكية ، وظاهر كلامه اختصاص ذلك بالعقود إذا كان النّهي عنها لعينها .

المذهب الرّابع: أنّه يقتضي الصّحة إذا كان النّهي عنه لوصفه و لم يكن من الأفعال الحسّية ، أما النّهيُ عن الشّئ لعينه أو كان المنهيّ عنه فعلاً حسّياً فإنه يقتضي الفساد ، وهو مذهب الحنفية المذهب الخامس : أنّه يقتضي الفساد في العبادات دون العقود ،وهو مذهب أبي الحسين البصري واختاره حجة الإسلام الغزالي والإمام الرازي والآمدي .

== المذهب السادس: أنّ النّهي عن الشئ إن كان لعينه أو لوصفه اللازم لـه فهو مقتضٍ للفساد، بخلاف ما إذا كان لغيره، وسواء ذلك في العبادات أو العقود، وقال: وهذا أرجح المذاهب وأصحّها دليلاً، وهو الذي ينبغي أن يكون مذهب الشافعي وجمهور أصحابه. المذهب السابع: الفرق بين ما إذا كان النّهي يختص بالمنهيّ عنه كالصلاة في البقعة النجسة فيقتضي الفساد، دون ما لايختص به كالصلاة في الدار المغصوبة، قال:حكاه الشيخ أبو إسحاق وابن السمعاني، ونسبه الجصّاص إلى أبي الحسن الكرخي واستدل الجصّاص لهذا القول بأدلة كثيرة.

المذهب الثامن: الفرق بين ما يخلّ بركنٍ أو شرطٍ فإنه يقتضي الفساد دون ما لايخلّ بواحدٍ منهما ، حكاه ابن بَرْهان وابن السمعاني والغزالي .

وزاد الزركشي مذهباً تاسعاً وهو: ما نقله المازري عن شيخه أنّ النّهيَ إنْ كان لحقّ الخلقُ فـلا يدلّ على الفساد، وردّه. يدلّ على الفساد، وردّه.

أصول الجصاص ، 1/77-100 ، أصول الشاشي ، ص 170 ، التقويم ( 1/7-100 ) ، أصول البزدوي ، 1/000-100 ، أصول السرخسي ، 1/000-100 ، الميزان ، ص 1/000-100 ، بذل النظر ، للأسمندي ، ص 120-100 ، التوضيح ، لصدر الشريعة ، 1/010 ، المعتمد ، للبصري النظر ، للأسمندي ، ص 120-100 ، التوضيح ، للباحي ، ص 171 – 170 ، شرح تنقيح الفصول ، للقرافي من 100-100 ، شرح تنقيح الفصول ، للقرافي ص 100-100 ، شرح اللمع ، للشيرازي ، 1/1000-100 ، البرهان ، للجويني ، 1/1000-100 ، المستصفى ، للغزالي ، 1/1000-100 ،

كما كان قبْلَ النّهي ، لكن صار قبيحاً بوصفه حتى يحرم فعله ؛ لأنّه بالفعل يصيرُ مرتكباً للمنهي عنه ، ولكنّ الفعل (١) مع ذلك يحتسب ويوجد شرعاً ، لأنّه مشروعٌ بأصْلِه ، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ ولا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَداً ﴾ (٢) أنّ النّهي يُعدمُ الوصف من شهادته \_ وهو الأداء \_ ويبقى الأصل ، حتى صحّ بشهادتهم النّكاح ، وكذا لو قضى القاضي به ينفذ قضاؤه في سائر الدّعاوى وهو عزيزُ الوجودِ من الكتاب (٢) .

<sup>= =</sup>  الوصول إلى الأصول ، لابن برهان ، ١/٦٦ ١٦٦ ، المحصول ، للرازي ، 1/7/7 ، الإحكام ، للآمدي ، 1/7/7 ، تخريج الفروع على الأصول ، للزنجاني ، ص 1/7/7 ، تحقيق المراد ، للعلائي ، ص 1/7/7 ، شرح المنهاج للأصفهاني ، 1/7/7 ، تحقيق المراد ، للعلائي ، ص 1/7/7 ، شرح المنهاج للأصفهاني ، 1/7/7 ، العضد على ابن الحاجب ، 1/7/7 ، 1/7/7 ، 1/7/7 ، العضد على ابن الحاجب ، 1/7/7 ، 1/7/7 ، التمهيد للكلوذاني ، البحر المحيط ، 1/7/7 ، العدة ، لأبي يعلى ، 1/7/7 ، التمهيد للكلوذاني ، 1/7/7 ، روضة الناظر ، لابن قدامة ، ص 1/7/7 ، المسودة ، ص 1/7/7 ، شرح مختصر الروضة ، للطوفي ، 1/7/7 وما بعدها ، شرح الكوكب المنير ، 1/7/7 وراد المفحول ، ص 1/7/7 .

 <sup>(</sup>١) في ( ب ) و ( ج ) و ( د ) : ولكن إن فَعَل .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٤ ) من سورة النُّور .

<sup>(</sup>٣) ذكر هذا المثال للفاسد من التصرفات تبعاً للشّاشي في أصوله ، ص ١٧٠ـــ١٧٥ ، والبزدوي في أصوله ، ٢٧٠/١ وكأنه لم يظفر له بمثال غير هذا من الكتاب .

ونحــو قوله عِلَيَّا : ﴿ أَلاَ لا تَصُومُوا فِي هـذه الأَيّامِ فإنّها أيامُ أَكُلٍ وشُرْب ﴾ (١) ، وكذلك حــديث عُقْبة (٢) وَقُلْتُهُ : ﴿ ثلاثُ أُوقاتٍ نهانا

(۱) أخرجه الدارقطني من طريق صالح بن أبي الأخضر عن ابن شهاب عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة وللم الله الله المنطق ا

وأخرج أصحاب السنن هذا الحديث بطرق متعددة وألفاظ مختلفة عن عددٍ من الصحابة فأخرج الإمام مسلم عن نُبيْشة الهذلي وَ الله المنظ : ﴿ أيام التشريق أيام أكل وشرب ﴾ ، صحيح مسلم ، كتاب الصيام ، باب تحريم صوم أيام التشريق ، ١٤١١) .

وأخرج أبو داود والترمذي والنسائي عن عقبة بن عامر ضي بلفظ : ﴿ يوم عرفة ويوم النحر وأيام التشريق عيدنا أهل الإسلام وهي أيام أكلٍ وشرب ﴾ ، أنظر : سنن أبي داود ، كتاب الصوم ، باب صيام أيام التشريق ، ٢/٤ ، ٨ ( ٢٤١٩ ) ، سنن الترمذي ، كتاب الصوم ، باب ما جاء في كراهية الصوم في أيام التشريق ، ٣/٣٤ ( ٧٧٣) وقال : { حديث عقبة حديث حسن صحيح } سنن النسائي ، كتاب المناسك ، باب النهي عن صوم يوم عرفة ، ٥/٢٥٢ ( ٣٠٠٤) .

(٢) هو عقبة بن عامر بن عبس بن عمرو بن عدي أبو عبس الجهني ، وقيل : أبو حماد ، وقيل أبو عمرو ، وقيل : أبو الأسد ، صاحب النبي على المهرة وأقمت معه ، كان من أصحاب الصّفة ، وكان الشاعر ، قال : بايعت النبي على الهجرة وأقمت معه ، كان من أصحاب الصّفة ، وكان هو البريد إلى عمر في المنتج دمشق ، شهد صفين مع معاوية ، وشهد فتح مصر ، واختط بها وولي إمرتها ثم عزله معاوية بعد ثلاث سنين وأغزاه البحر ، مات في سنة ٥٨هـ ، وقال الحاكم : سنة ٥٦هـ .

أنظر ترجمته في : طبقات ابن سعد، ٤/٣٤٣ ، التاريخ الكبير، للبخاري، ٦/٠٣٤ (٢٨٨٥) النطر ترجمته في : طبقات ابن سعد، ٤٣٠/٤ ، الاستيعاب ، ٣/٧٣ - ١٠٧٤ (١٨٢٤) ، أسد الغابة ، المسمستدرك ، للحاكم ، ٣/٧٦ ، الاستيعاب ، ٣/٧٦ - ١٠٧٤ .

رسول الله عِلَيْ الحديث ( نَهُ عَلَيْ أَنْ نَصلِّي فِيهَا ) الحديث (١) ، وكذلك في الحديث ( نَهَى عن بيْعٍ وشرْط ) (١) ،

(۲) قال الزيلعي في "نصب الراية" : { رواه الطبراني في "معجمه الوسط" حدثنا عبدا الله بن أيوب المقري حدثنا محمد بن سليمان الذهلي ثنا عبد الوارث بن سعيد قال : قدمت مكة فوجدت بها أبا حنيفة وابن أبي ليلي وابن شبرمة ، فسألت أباحنيفة عن رجلٍ باع بيعاً وشرط شرطاً ؟ فقال البيع باطل والشرط باطل ، ثم أتيت ابن أبي ليلي فسألته فقال : البيع جائز والشرط باطل ، ثم أتيت ابن شبرمة فسألته فقال : البيع بحائز والشرط باطل ، ثم أتيت ابن شبرمة فسألته فقال : البيع بحائز والشرط باعل ، ثم أتيت أباحنيفة فأخبرته ، سبحان الله ! ثلاثة من فقهاء العراق اختلفوا في مسألة واحدة ، فأتيت أباحنيفة فأخبرته ، فقال : ما أدري ما قالا ، حدثني عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي في أنه نقي عن بيع وشرط ، البيع باطل والشرط باطل ، ثم أتيت ابن أبي ليلي فأخبرته ، فقال : ما أدري ما قالا ، حدثني هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت : أمرني النبي في النبي في الله ما أدري ما قالا ، حدثني فأعتمها ، البيع جائز والشرط باطل ، ثم أتيت ابن شبرمة فأخبرته ، فقال : ما أدري ما قالا ، حدثني مسعر بن كدام عن محارب بن دثار عن حابر قال : بعث النبي في ناقة وشرط لي حملانها إلى المدينة ، البيع جائز والشرط حائز } .

وكذلك أيضاً في الحديث : ﴿ نَهَى عن بيعٍ وسلف ﴾(١) ، وهو كثيرُ النّظيرِ من السُّنة .

إلا إذا قامَ الدّليلُ على أنّه قبيحٌ لعينِه فحينئذِ لايبقى مشروعاً [٧٧/جـ] بأصْلِه ووصْفِه كما هو حكمُ النّفي ٢٠) ، فكان صورةُ النّهي بجازاً عنه ، فكان بأصْلِه ووصْفِه كما هو حكمُ النّفي ٢٠) ، فكان صورةُ النّهي بجازاً عنه ، فكان بعنى النّسخ ، وذلك نحو قوله تعالى : ﴿ ولا تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُم ﴾ ٢٠) فقد ظهر بالدّليلِ على أنّ الحرمة الثّابتة بالمصاهرة كالحرمة الثّابتة بالنسب ، فقد ظهر كانت حليلة الولد بمنزلة البنت ، وأمُّ امرأتِه بمنزلة أمِّه ، فكان تقديره :

<sup>= =</sup> وأخرجه الحاكم في كتاب "معرفة علوم الحديث" ، ص ١٢٨ ، وأخرجه أبوبكو الجصاص في "أصوله" ، ١٧٢/٢ ، قال الزيلعي : وأخرجه عبدالحق في "أحكامه" من جهة الحاكم . أنظر نصب الراية ، ١٧/٤ . ١٨-١٧/٤ .

وبمثله أخرج سعيد بن منصور في "سننه" عن الأوزاعي ، ١٠٥/٢ (٢٢٥٦) . وسيأتي في تخريج الحديث التالي قوله ﷺ :﴿ لا يحلّ سلفٌ وبيع ، ولا شرطان في بيع ﴾ ، أنظر أيضًا التلخيص الحبير ، لابن حجر ، ١٢/٣ .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود والترمذي والنسائي والدارقطني والطبراني عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن حدِّه قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ لا يحلّ سلفٌ وبيع ، ولا شرطان في بيسع ، ولا بيع ما ليس عندك ، ولا ربح ما لم تضمن ﴾ .

أنظر: سنن أبي داود، كتاب البيوع، باب في الرجل يبيع ما ليس عنده، ٢٩٩٧هـ٥٧٥ (٢٥٠٤)، سنن المترمذي كتاب البيوع، باب ما جاء في كراهية بيع ما ليس عندك، ٣٥٠٥-٣٥٥ (١٢٣٤)، وقال: { حديث حسن صحيح } سنن النسائي، كتاب البيوع، باب بيع ما ليس عند البائع، ٢٨٨/٧ (٢٦١٤)، سنن الدارقطني، كتاب البيوع، ٢٥/٣ المعجم الأوسط، للطبراني، ٢٨٨/٧ (٢٥١١)، وانظر أيضاً: المنهيات، للحكيم الترمذي، ص ٧٤، إتلخيص الحبير، لابن حجر، ١٧/٣.

<sup>(</sup>٢) في (ب) و (ج) و (د): كما هو حكم المنفيّ .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٢٢ ) من سورة النّساء .

وحرُم عليكم ما نكَعَ آباؤكم ، ويصير صورة النّهي عبارة عنه محازاً باعتبار هذا المعنى ، فكان نفْياً كما هو موجَبُ النّسخ لا نهْياً ، وقال الإمام العلاّمة شمس الدّين الكرّدري(۱) ـ رحمه الله ـ : { قولُه تعالى : ﴿ ولا تَنْكِحُوا مَا نكَحَ الله الدّين الكرّدري(۱) ـ رحمه الله ـ : { قولُه تعالى : ﴿ ولا تَنْكِحُوا مَا نكَحَ ابَاوُكُم ﴾ لايرِدُ علينا نقضاً ؛ فإنّ ذلك [٥٠ ١/ب] لم يكن مشروعاً أصْلاً بدليل آخر الآية ﴿ إنّه كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتاً ﴾ وما هذا شأنه لا يكون مشروعاً أصْلاً مُصلاً ، لأنّه أخبر بكونه فاحشة فيما مضى من الزّمان ، وكلامنا فيما كان مشروعاً ثمّ ورَدَ النّهي عنه (۱) هـل يبقى مشروعاً بعد ذلك أمْ لا ؟} (۱) ولأنّه قَرَنه بقوله ﴿ فَاحِشَةً وَمَقْتاً ﴾ فالفاحشة هي : الفِعْلة [٠٧/د] المتناهية في القُبْح ، ولا ينتهي الشّئ في القُبح إلاّ بأنْ يُجعلَ القبحُ في عينه ووصْفِه ، ولهذا ذكرَ الفاحشة في وصْف الزّنا في قوله تعالى : ﴿ ولا تَقْرُبُوا الزّنا أَبّه كَانَ وَطَذا ذكرَ الفاحشة في وصْف الزّنا في قوله تعالى : ﴿ ولا تَقْرُبُوا الزّنا أَبّه كَانَ فَاحِشَةً ﴾ (١) ، والزّنا قبيحٌ لعينه ووصْفِه ، فكذا كلُّ فعلِ شاركه في صِفته ، فأحِشة أَله على المُنتُ : عبارةً عن شِدّة البُغْض (١) ، ولا يشتدُ البغضُ إلا (على ) (١) من وكذا المَقْتُ : عبارةً عن شِدّة البُغْض (١) ، ولا يشتدُ البغضُ إلا (على ) (١) من

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته ص في القسم الدّراسي (٧٤).

<sup>(</sup>٢) في (د): عليه.

<sup>(</sup>٣) سبق التعريف بكتاب شمس الدِّين الكردري ص ( ١٢٠ ) مـن القسم الدَّراسي . ولكن نقل هذا النصّ عنه أيضاً الشيخ عبدالعزيز البخاري في كشف الأسرار ، ٢٨٣/١ .

<sup>(°)</sup> قاله الزّحاج والنّحاس . أنظر : معاني القرآن ، للزجاج ، ٣٢/٢ ، معاني القرآن ، للنحاس ٢٤٢ ، وانظـر أيضاً تهذيب اللّغة ، ٣٤٢-٣٤١ ، معجم مقاييس اللّغة ، ٣٤٢-٣٤١ .

<sup>(</sup>٦) ساقطة من (ج)

ارتكبَ فعلاً قبُحَ أصْلاً ووصْفاً .

وكذلك في قوله تعالى : ﴿ ولا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ الكِتَابُ أَحَلَه ﴾ (١) قامَ الدّليلُ على أنّ نكاحَ المعتدّاتِ قبيحٌ بأصْلِه ووصْفِه ؛ لأنّ قوله تعالى : ﴿ والمُحْصَنَات مِنَ النّسَاء ﴾ (١) معطوفٌ على قوله تعالى : ﴿ حُرِّمَت عَلَى قوله تعالى : ﴿ حُرِّمَت عَلَى كُمْ أُمَّهَا تُكُم ﴾ (٢) معناه : وحرمت المحصنات من النساء وذلك عبارةٌ عن منكوحة الغير ومعتدته ، فكان نفْياً لا نهْياً .

وكذلك قوله عَلَيْ الله عن بيع المضامين والملاقيح (١) فقد قامَ الدّليلُ على أنّه ليس ببيعٍ في أصْلِه ؟ لأنّ البيعَ عبارةٌ عن : مبادلة المال بالمال

وأخرجه البزّار عن أبي هريرة ﴿ الله الأستار ، ٢/٧٨(١٢٦) ، وفي سنده صالح بن أبي الأخضر عن الزهري ، قال البزار : { لا نعلم أحداً رواه هكذا إلا صالح و لم يكن بالحافظ } ، وقال ابن حجر : { ضعيف } التلخيص الحبير ، ١٢/٣ .

وأخرجـــه الإمام مالك في "موطئه" عن سعيد بن المسيب مرسلاً ، في كتاب البيوع ، باب ما لايجوز من بيع الحيوان ، ٢٠٤/٢ ، وعبدالرزاق في "مصنفه" ، ٢٠/٨-٢١(١٤١٣٧) ، والبيهقي في "السنن الكبرى" ، ٢٨٧/٥ .

أنظر أيضاً : غريب الحديث ، لأبي عبيد ، ٢٠٨/١ ، المنهيات ، للحكيم الترمذي ، ص ١٢٤ تخسسريج أحاديث المنهاج ، للحافظ العراقي ، ص ٤٠ .

<sup>(</sup>١) الآية ( ٢٣٥ ) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٢٤ ) من سورة النّساء .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٢٣ ) من سورة النّساء .

<sup>(\*)</sup> أخوجه عبدالرزاق عن ابن عمر - رضي الله عنهما - . المصنف ، كتاب البيوع ، باب بيع الحيوان بالحيوان ، ١٢/٣ (١٤١٣٨) ، قال ابن حجر: { إسناده قوي }التلخيص الحبير ، ١٢/٣ (١١٥٨١) وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - أخرجه الطبراني في "الكبير" ، ١١/٠٣٠/١١) والبزار ، أنظر كشف الأستار ، ١٠٧/٨(١٢١) ، قال الهيثمي : { فيه إبراهيم بن إسماعيل بن أبي حبيبة وثّقه أحمد ، وضعّف مجهور الأئمة } مجمع الزوائد ، ١٠٧/٤ .

على سبيل التراضي ، والأجنّةُ ليسـ[بت] بمالٍ في الحال ، وكونها مالاً في المآل على طريق الغَرَرِ والخَطَر ، فيبقى على العدم ، لأنّ التصرّفَ الشرعيّ إذا لم يصادف محلّه يلغو ، فكان هذا (عبارةٌ)(١) عن نفْي البيع لا نهْياً .

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

قوله: { يقع على القسم الأول } أي على الذي قبُح لمعنى في (عينه)(١) وقوله: { يقع على القسم الأخير } أي على الذي اتصل به القبحُ وصْفاً ، حتى صار مشروعاً بأصْلِه (غير)(١) مشروع بوصفه كما في البيع الفاسد ، إلا إذا قامَ الدّليلُ على أنّه قبيحٌ لعينـــه .

ومذهب الشّافعي ـ رحمه الله ـ في هذا ـ أعني في النّهي الواردِ عن الأفعال الشرعية ـ على خلاف مذهبنا في المستثنى والمستثنى منه سواء (٣)، الأفعال الشرعية ـ على خلاف مذهبنا في المستثنى والمستثنى منه سواء (٣)، فإنّه يقول : مقتضى هذا القسم أنْ يكون قبيحاً في عينه ، فكان موجَب مطلق النّهي في هذا القسم إنتساخُ المنهيّ عنه حتى لا يبقى مشروعاً أصلاً بمنزلة القسم الأول ، إلاّ أنْ يقومَ الدّليلُ على أنّه قبيحٌ لغيره ، حينئذٍ يجبُ إثباتُ ما احتمله النّهى وراء حقيقته على اختلاف الأصول .

وحاصله [٨٦/أ] أنّ ما هو موجَب النّهي المطلق عندنا في هذا القسم هو محتمل النّهي (١) عند الشّافعي - رحمه الله - ، وما هو موجَب النّهي عنده محتَمَل النّهي عندنا ، أو نقول : ما هو حكم المستثنى عنده فهو حكم المستثنى عندنا ( وما هو حكم المستثنى منه عنده فهو حكم المستثنى عندنا )(٥) ، فعُلم بهذا أنّ الاستثناء في قوله : { إلا بدليل } راجعٌ إلى المذهبين في الصّورتين

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : لمعنىً في غيره ، وهو خطأ ؛ لأنَّ القسم الأول هو ما قبُح لمعنىً في عينه .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٣) سبق قليل بيان مذاهب العلماء في هذه المسألة .

<sup>( &#</sup>x27; ) في ( أ ) و ( ج ) : هو محتملٌ للنَّهي .

<sup>(°)</sup> ساقطة من ( د ) .

\_ أعني الأفعال الحسيّة والأفعال الشرعيّة \_(١) .

قوله: { لأنّ النهي في اقتضاء القبح حقيقة } لأنّه لايصح نفيهُ هذا النهي لايصح أنْ يقال : حتى لايصح أنْ يقال : نهي الشّارع لايقتضي القبح ، كما لايصح أنْ يقال : أمرُ الشّارع لايقتضي الحُسن ، وعدم صحّة النّفي آية كونه حقيقة ، وإذا كان النّهي في اقتضاء القبح حقيقة يثبت بمطلقه الكامل وهو القبح لعين المنهي عنه \_ ، كما يثبت الحُسن الكامل بمطلق الأمر \_ وهو الحُسن لعين المأمور به \_ ، وإذا كان النّهي المطلق محمولاً على ما إذا كان قبيحاً لعينه يصير النّهي المسخاً للمشروعات ، لأنّ [ القبيح ] (٢) لعينه لا يجوز أنْ يكون مشروعاً ، وهذا مما لاخلاف فيه ؛ لأنّ أدْنى درجات المشروع أنْ يكون مباحاً في نفسه وهذا مما لاخلاف فيه ؛ لأنّ أدْنى درجات المشروع أنْ يكون مباحاً في نفسه

والحاصـــل ، أنّ الأصل عندنا إنسحابُ الفساد على المنهيات ما لم يصرفه صارف ، وعنده بالعكس ...... والثالث : اللاّزم كالنّهي عن الصلاة في الأوقات المكروهة وعن بيع وشرّط ، وعن التفرقة بين الأمّ وولدها ، فعندنا يدلّ على الفسـاد خلافاً لأبي حنيفة ، حتى إنّه قال : من نذر صوماً فصام يوم العيد يجزئه ، فينعقد مع وصف الفساد ، والرابع : الخارج المقارن فلا يمنع الصّحة عند الأكثرين } البحر الحيط ، ٤٤٧-٤٤٦/٢ .

وانظر أيضاً: شرح مختصر الروضــة ، للطوفي ، ٤٤١-٤٣٩/٢ .

<sup>(</sup>٢) في (ب) و (ج) و (د): لا يجوزُ نفْيه .

<sup>(</sup>٣) الثابت في جميع النسخ إنما هو ( القُبح ) ، والصّواب ما أثبتّه .

وإذا لم يكن مشروعاً أصلاً لاتترتبُ عليه الأحكامُ الشّرعية نحو الملك وصحّة النّذر(١).

قوله: { ولا يلزم الظهار } (٢) أي حيث لايوجب انعدام المنهيّ عنه ، حتى ينعقدَ الظّهارُ شرعاً لإيجابِ الكفّارة ، فورَدَ نقْضاً على ما ادّعاه من أنّ المنهيّ عنه لاينعقد سبباً لإثباتِ حكمٍ شرعي .

فأجاب عنه بقوله : { لأن كلامنا في حكم مطلوب كالملك ، وقد تعلق ذلك الحكم بسبب مشروع } كالبيع ، ثمّ إذا وَرَد النّهيُ عن بيع موصوف بصفة كالشّرطِ المُفسِدِ وغيره ، هلْ يبقى ذلك ( البيعُ )(٢) المنهيّ عنه سبباً لذلك الحكم به أمْ لا ؟ والظّهارُ ليس من قبيل هذا ، بلْ هو حرامٌ محضٌ من الأصل لأنّه زورٌ وكذب من القول ، فكان منكراً عقلاً وشرعاً ، فكان قبيحاً لعينه ، والحكم [٢٠١/ب] الذي ترتّب عليه \_ وهو الكفّارةُ \_ حكمٌ جزائيّ ، والحكمُ الجزائيّ أبداً يقتضي أنْ يكون سببُه غير مشروع ، كقتلِ العمْدِ سبب للقصاص ، والقِصاص حكمٌ مشروعٌ ، إلاّ أنه جزاءٌ شُرع زجراً ، وقرعاً ، وعلى من ارتكبه دفعاً للعبَثِ والفساد (٢) ، وقوله : { فيعتمد } أي فيقتضي .

<sup>(</sup>١) أنظر: أصول السرخسي ، ٨٢/١ ، الميزان ، ص ٢٤٥-٢٤٤ .

<sup>(</sup>٢) هذا إشكالٌ ورَدَ على قول الشَّافعية ، وسيأتي الجواب عنه .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) .

 <sup>(</sup>١) في ( ب ) و ( ج ) و ( د ) : إلا أنه شُرع جزاءً زجراً وقرعاً .

<sup>(°)</sup> في هامش النسخة (أ): أي منعاً .

<sup>(</sup>١) أنظر: البحر المحيط، للزركشي، ٤٤٢-٤٤١/٢.

قوله: { ولنا أن النهي يراد به عدم الفعل مضاف الله اختيار العباد } إلى آخره(۱) ، في إطلاق لفظ " الإرادة" تسامح لفظيّ ؛ لأنّ مرادَ الله تعالى كائنٌ لا محالة ، وعلى قوْد(۲) هذا ينبغي أنْ لا يوجد ارتكابُ ( المنهيّ )(۲) للمنهيّ عنه ، وقد وُجد ، بل المرتكبون أكثر من المُنتهيين ، قال الله تعالى : ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ وَمَا أَكْثَرُ النّاسِ ولَوْ حَرَصْتَ بمُؤمنِين ﴿ (١) ، وقال الله تعالى : ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عَبَادِيَ الشّكُور ﴿ (٥) ، فينبغي أنْ يقال : على ( وِفق )(١) مذهبنا ههنا إنّ النّهي يُراد به وجوبُ الانتهاء لا الانتهاء ، وكذلك في الأمرِ يُسراد به وجوبُ الانتهاء الائتمار لا الائتمار ، ولكن لايتأتي أن يُفهم(٢) معنى الكلام إلاّ بهذه العبارة ، فأطلق لفظ " إرادة العدم" على "وجوب العدم" خصوصاً على قول من يقول فأطلق لفظ " إرادة للعدم" على "وجوب العدم" خصوصاً على قول من يقول في الأرادة لا تتحقّق في حقّ العدم ، فكانت الإرادة مستعارةً عن غيرها ضسيرورةً .

<sup>(</sup>١) هذا دليل الحنفية في المسألة .

<sup>(</sup>٢) القوْد في اللغة يأتي على إطلاقات متعددة ، وأقربها إلى مراد صاحب الكتاب : وعلى طرْد هذا المعنى ينبغي أن يكون كذا .....

لأنّ القوْدَ نقيضُ السّوْق ، لأنّ القوْدَ أنْ يكون الرّجُل أمام الدابـة آخـذاً بقيادهـا ، والسّوْق أن يكون خلفها ، فيكون معنى كلامه ـ رحمـه الله ـ : وعلى هـذا الأصـل ينبغـي أن يكون كذا وكذا ، وهذا تعبيرٌ شائعٌ في كلام العماء .

أنظر: تهذيب اللغة ، ٢٤٧/٩ ، المصباح المنير ، ص ٥١٨ .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (أ).

<sup>(؛)</sup> الآية ( ١٠٣ ) من سورة يوسف .

<sup>(°)</sup> الآية ( ١٣ ) من سورة ســبأ .

 <sup>(</sup>۱) ساقطة من (ب)

<sup>(</sup>٧) في ( ب ) و ( د ) : تفهيم .

ثمّ بيان هذا الكلام: أنّ النّهْي طلبُ عدم الفعلِ مضافاً إلى اختيار العبد فيستدعي كون الفعل مقدوراً له ؛ لأنّ نهْي العاجزِ قبيحٌ عقلاً وشرعاً ، حتى لايقال للأعمى: لاتبصر وللآدمي: لاتطِر ، ومعلومٌ أنّه إنما نُهِي عن صومٍ شرعيٌ ، فالإمساكُ الذي يُسمى صوماً لغةً غير منهيٌ عنه ، ومن أتى بالإمساكِ لجميةٍ أو مرضٍ أو قِلّة اشتهاء لايكون مرتكباً للمنهي عنه ، فهو دليلٌ على أنّ الصّـــومَ الذي هو عبادةٌ مشروعٌ في الوقت بعد النّهي كما (كان ) (۱) قبله ليتحقّق النّهي ، لأنّه إذا لم يكن مشروعاً لا يكون وجودُه ؛ (لأنّ ) (۲) ( وجودَه ) (۲) شرعيّتُه ، فكيف يُنهى عن أمرِ معدوم ؟!

ولا يقال عند النّهي : كان الصّومُ متصوّراً شرعاً فكفي ذلك لصحّة النّهي ، فلا حاجة إلى بقائه مشروعاً بعد ذلك !

لأنّ النّهْيَ لإعدامِ المنهي عنه من قِبَل المنهي في المستقبل ، كالأمْرِ للإيجادِ في المستقبل ، فلابدّ أن يُتصوّر في المستقبل ليتحقق الانتهاءُ بالنّهي كما في الأمْر ، ولا يكون ذلك إلاّ ببقائه مشروعاً في المستقبل ، وهذا لأنّ موجَب النّهْي ( الانتهاء ، وإنما يتحقّقُ )(،) الانتهاءُ عن شئ ، والمعدومُ ليس بشئ ،

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) و (د).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ) و (ب)و (ج) .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) و ( ج ) ، وفي ( أ ) : وجود .

 <sup>(</sup>٤) ساقطة من (ج)

فكان من ضرورةِ صحّةِ النّهْي موجباً (١) للانتهاء كوْنُ المنهيِّ عنه مشروعاً في الوقت ، ليكون المنهيِّ عنه موجوداً حتى ينتهى المخاطَب عنه (٢) .

ثمّ وجودُه شرعيّتُه في المشروعات ، ولو لم يكنْ مشروعاً في أصْلِه لا يكون موجوداً في نفسه ، فكيف يتحقّقُ النّهي عن شي معدوم ؟(٣) بخلاف الحسي فإنّ وجودَه ثابتٌ حسّاً ، فلا يقتضي (النّهْ يُ )(٤) مشروعيّة الفعل ؛ لأنّ الفعلَ هناك يُنزّلُ منزلة الوصْفِ ههنا ، والعينُ هناك تُنزّل منزلة ذات الفعلِ ههنا ، ثمّ هناك لايقتضي النّهيُ تحريمَ العين ، بل يقتضي تحريمَ فعل المضاف إليه ، فكذلك ههنا (لا)(٥) يقتضي تحريم نفس الفعل .

<sup>(</sup>١) في ( ب ) و ( د ) : موجبةً .

<sup>(</sup>٢) وهذا الاستدلال منقولٌ عن الإمام محمد بـن الحسن ــ رحمـه الله ــ . أنظر : التقويـم ، للدبوسي ( ٢٤ ــ أ ) أصول السرخسي ، ١/٦٨ـ ٨ ، كشف الأسرار شرح المنــار ، للنسـفي ، الـ ١٤٦/ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٦٥ ـ ، تحقيق المراد ، للعلائي ، ص ٣٨٥ .

<sup>(</sup>٣) أُحيب عن هذا الاستدلال: بأنّ الشّرعَ وإنْ أطلقَ لفظ "الصّوم" على ذلك اليوم لكن ليس فيه دليلٌ على المشروعية أبداً ، لأنه ليس كلّ لفظٍ يطلق يراد به الصحّة والمشروعية ، كما ورَدَ النّهي عن الصّلاة أيام الحيض ، والنبيّ على أطلق عليها لفظ "صلاة " فقال : ﴿ دعي الصّلاة أيام أقرائك ﴾ و لم يقل أحدٌ بأنّ إظلق اللفظ دليل الصّحة أو المشروعية فيما لو صلّت حائض أو نفساء .

أنظر: الوصول إلى الأصول، لابن بَرْهان، ١٩٤/١-١٩٥، تحقيق المراد، ص ٣٦٨، البحــر المحيط، ٤٤٩/٢.

<sup>(</sup>١٤) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(°)</sup> ساقطة من ( ج )

بيــــان ذلك : في قوله تعالى :﴿ وِلاَ تَقْرَبَا هَذِهِ الشََّجَرَة ﴾ (١) فإنَّه كان تحريماً لفعْلِ القُربَانِ ولم يكن تحريمـاً لعين الشّـجرة (٢) ، وكما لايتصوّر

(٢) وهو رأي بعض العلماء ، لكنّه مخالفٌ لما عليه الأكثر ، حين جعلوا النّهي في هذه الآية منصبًا على ذاتِ الشّحرة ، بلْ جعل البيضاوي ذلك من صِيغ المبالغة في التّحريم فقال : { تعليقُ النّهي بالقُربِ الذي هو من مقدّمات التناول ، مبالغة في تحريمه ، ووجوب الاجتناب عنه ، وتنبيها على أنّ القُرْب من الشئ يورث داعية وميلاً يأخذ بمجامع القلب ، ويُلهيه عما هو مقتضى العقل والشرع } تفسير البيضاوي ، ١٤٢/١ .

فكان المعنسى: لاتقرباها بأكُلٍ ، قال ابن العربي: { سمعتُ الشيخ الإمام فخرالإسلام أبابكر محمد بن أحمد الشاشي يقول في مجلس النضر بن شميل: يقال في اللّغة العربية: لاتقرَبْ كذا \_ بفتح الرّاء \_ أي لا تلبّس بالفعل ، وإذا كان بضمّ الرّاء كان معناه: لا تدْنُ من الموضع ، وهذا الذي قاله صحيحٌ مسموع } فكان النّهي عن القربِ هنا هو النّهي عن التلبّس بالفعل ، كما ورد في قوله تعالى: ﴿ ياأيّها الّذينَ ء آمنُوا لا تَقْرَبُوا الصّلاةَ وأنتُ مُ سُكَارَى ﴾ حيث ذهب الجمهور إلى أنّ المراد النّهي عن الصّلاة نفسها حال السّكرِ والجنابةِ خلافاً للشّافعي مرجمه الله \_ حين رأى أنّ المود هو النّهي عن الاقتراب عن مواضع الصّلاةِ \_ وهي المساحد \_ لا الصّلاةِ نفسها ، فلم يُبح للسكران والجنب الإقامة في المسجد .

أنظـــر: الأم ، للشافعي ، ٢/١ ، أحكام القرآن ، لابن العربي ، ٤٣٣/١ ، الجامع لأحكام القرآن ، لابن العلوم ، للسمرقندي ، ١١١/١ .

بلْ إنّ الحنفية فقط يرون أنّ اتصاف الأعيان بالحرمة من قبيل الحقيقة لا من قبيل المجاز ، فالتّحريم المضاف إلى الأعيان كما في قوله تعالى : ﴿ حُرِّمَتْ عليكُم اُمَّهاتُكُم ﴾ أقوى وآكدُ في الحرمة من التحريم المضاف إلى الأفعال ، بل هو بمنزلة النسخ عندهم يقول فنحر الإسلام البزدوي وحمه الله \_ : { التحريم نوعان : تحريم يلاقي نفس الفعل مع كون المحلِّ قابلاً كأكل مال الغير والنّوع الثاني : أن يخرج المحلُّ في الشرع من أن يكون قابلاً لذلك الفعل ، فينعدمُ الفعلُ من قِبَل عدم محلّه فيكون نسْ حاً ، ويصير الفعلُ تابعاً من هذا الوجه فيقام المحلّ مقامَ الفعل ، فيُنسبُ التحريم إليه ليُعلم أنّ المحلّ لم يُجعل صالحاً له ، وهذا في غاية التحقيق من الوجه الذي يتصوّر في حانب المحلّ لتوكيد النّفي ، فأما أن يُجعل محازاً ليصير مشروعاً بأصله فغلطٌ فاحش } . = = =

<sup>(</sup>١) الآية ( ٣٥ ) من سورة البقرة .

تحريمُ قُربان الشّجرةِ بدون الشّجرة ، لايتحقّقُ تحريمُ أداءِ الصّومِ في وقتٍ ليس فيه صومٌ [٨٧]] مشروع ، فبهذا يتبيّن الفرق بين الأفعال الحسيّة والأفعال الشــــرعيّة .

ولأنّ الفعلَ لو لم يكنْ مقدوراً للمنهيّ لكان العدمُ لعدمِ تصوّره ، لا لامتناعِ العبدِ عن ذلك فلا تتحقّق الطّاعة ، غير أنّ المنهيّ عنه إنْ كان فعلاً حسيّاً يستدعي كونه مقدوراً حسّاً ، وإنْ كان تصرّفاً شرعياً يستدعي قدرته على ذلك شرعاً ، تحقيقاً [٢٧/د] للإبتلاء ، عُلم أنّ النّهي يستدعي القدرة على المنهيّ عنه (١) .

وضعْفُ هذا الدليل ظاهـــر ؛ لأنهم إنْ أرادوا بالقدرة كوْن الشئ المنهيّ عنه متصوّراً ومشروعاً حتى يصحّ النهي ، فيجاب عن ذلك : بأنّ الصحّة على ثلاثة أقسام ، عقلية وعادية وشرعية ، واقتضاء النهي الصحّة العقلية والعادية متفقّ عليه ، أمّا الصحّة الشرعية \_ وهي محلّ النّزاع \_ وهي الإذْنُ الشّرعي في حواز الإقدام على الفعل يكون ذلك تناقضاً منهم ، إذْ يصير معناه : النّهْيُ شرعاً يقتضي صحّة المنهيّ عنه شرعاً ، وهو محال ؛ إذْ يلزمُ منه صحّة كلّ ما نَهَى الشّرع عنه ، وهم قد أبطلوا منه أشياء كبيع الملاقيح والمضامين .

وإنْ أرادوا بالصحّة الإمكان ، فدليلهم لا علاقة له بهذا المحلّ ، يقول الطوفي : { فيرجع الخلافُ لفظياً عند التحقيق } لأنّ معناه حينئذٍ أنهم يقولون : النّهي يقتضي إمكان وجود المنهي عنه ، ولمو عنه ، وهذا لايناقض ما يقوله الجمهور : بأنّ النّهي لايقتضي إذن الشرع في المنهي عنه ، ولو حصل ووقع ما نُهي عنه فإنّ القبح لم يأت من ذات الفعل ، وإنما جاء من تعليق النّهي ، وهو عين كلام الحنفية ، ولكنّ الحنفية صححوا وقوعه فيما لو وقع ، والجمهور قالوا بفساده .

وإنْ أردوا بالقُدْرة القدرةَ المشروطة في وجود الأداء \_ وهي القدرة الحقيقية الـتي سبق الكلام عنها في ص ( ٩٤ ٥ ـ ٥٩٥ ) من هذا الكتاب \_

<sup>= =</sup> أصول البزدوي ، ١٠٨/٢ . وانظر أيضاً : أصول السرخسي ، ١٩٥/١ ، أصول اللاّمشي ، ص ١١٤ .

 <sup>(</sup>١) أنظر هذه الأدلة في: التقويم ، (٢٤ - ب) ، أصول السرخسي ، ١/٥٨-٨٦ ، كشف
 الأسرار ، للبخاري ، ٢٦٥/١ .

فالشّافعي ـ رحمه الله ـ لما أثبت القُبح في عين المنهيّ عنه لم يُستِ قدرةً للمنهيّ على المنهيّ عنه شرعاً ، فقد جعل النّهْي والنّسخ واحداً ، والنّسخ يغاير النّهْي بلْ يضاده ؛ لأنّ النّسخ لإعدام الشّئ شرعاً لينعدم فعلُ العبد لعدم المشروع بنفسه ، ليصير امتناع العبد بناءً على عدم مشروعية ذلك الشئ ، وفي النّهي يكون عدم ذلك الشئ بناءً على امتناع العبد ، وهما في طرفي نقيض ، لأنّ الأصل في هذا فرعٌ في ذاك ، والفرع في هذا أصلٌ في ذاك ، فكان النّهي عبارة عن : التصرّف في العبد ، والنّسخ عبارة عن : التصرّف في الحبد ، وأنهي العبد .

ونظيرُ النّسخِ في المحسوس (۱): أخْذُكَ الرّغيفَ بمن قصَدَ أكْلَه ، بدون تعرّضك لصاحب (۲) الرّغيف ، ونظيرُ النّهْي : منعُك [۱۰۷] صاحب الرّغيف بدون تعرّضك بالرّغيف (۲) ، فيبقى الأكْلُ على العدم كما كان في الفصل للناني بدون تعرّضك بالرّغيف ، وفي الفصل الثاني لامتناع صاحبه لا لانعدام الرّغيف ، وفي الفصل الأول بقي الأكْلُ على العدم لانعدام الرّغيف لا لامتناع صاحبه ، الفصل الأول بقي الأكْلُ على العدم لانعدام الرّغيف لا لامتناع صاحبه ، وهذا واضحٌ جداً (۱) .

<sup>= =</sup> وأنّ النّهي الشرعي يستدعي القدرة على المنهيّ عنه ، فإنّ أحداً لم يخالف في اشتراط سلامة الآلات وصحّة الأسباب حتى يصحّ النّهي ليكون الممتنع عن الفعل مثاباً عليه ، كما اشترطت هي في الأمر .

أنظر: شرح مختصر الروضة ، للطوفي ، ٤٣٦-٤٣٥/٢ ، تحقيق المراد ، للعلائي،ص ٣٨٧-٣٨٥ البحر المحيط ، للزركشي ، ٤٥٠-٤٤٩/٢ .

<sup>(</sup>١) في ( ب ): ونظيره من المحسوس .

<sup>(</sup>٢) في (د): بصاحب.

<sup>(</sup>٣) هكذا في جميع النسخ ، والأولى أن يقول : للرّغيف .

<sup>(</sup>١) أنظر: أصول البزدوي ، ٢٦٥/١ .

وذكر الإمام صدر الإسلام أبو اليُسْر (۱) - رحمه الله ـ في "أصوله" (۲) : { والدّليلُ لأصحابنا أنّ النّهْيَ عن الفعلِ يقتضي تحقُّق المنهي عنه بإجماع العقلاء ، فإنه لطلب الامتناع من الفعل عُرفاً ولغةً وشرعاً ، وإنما يُطلب الامتناع عن فعل يتحقّق ، لا عن فعل لا يتحقّق ؛ لأنّ طلب الامتناع عمّا لايتحقق سَفة ، ويقتضي أيضاً قُبح النهي عنه وبطلانه في نفسه ، لأنّ المنهي عنه يكون قبيحاً باطلاً ، فإذا ورد النّهي عن الصّوم والبيع يقتضي هذا النّهي تحقق الصّوم والبيع يقتضي هذا النّهي مشروع ، فيقتضي هذا بقاء الصّوم مشروعاً وبقاء البيع مشروعاً ليتحقق مشروع ، فيقتضي هذا بقاء الصّوم مشروعاً وبقاء البيع مشروعاً ليتحقق منهياً عنه ، ويقتضي أيضاً أنْ يكون الصّوم والبيع باطلاً في نفسه ، لكونه منهياً عنه ، وليس يمكنُ أن يُجعل الفعلُ الواحدُ مشروعاً قبيحاً في نفسه ، لأنهما يتضادّان ، فيبقى الأصْلُ مشروعاً ويصيرُ الوصْفُ قبيحاً باطلاً ، حتى كون المنهي عنه مشروعاً من حيث الأصل ، قبيحاً وباطلاً من حيث الوصف عملاً بالأصلين جميعاً ، وجمعاً بين الحقيقتين على قدر الإمكان ، وليس لأحد عملاً بالأصلين جميعاً ، وجمعاً بين الحقيقتين على قدر الإمكان ، وليس لأحد عملاً بالأصلين جميعاً ، وجمعاً بين الحقيقتين على قدر الإمكان ، وليس لأحد يقول : لماذا لايبقي مشروعاً من حيث الوصف باطلاً من حيث الأصل ؟ يقول : لماذا لايبقي مشروعاً من حيث الوصف باطلاً من حيث الأصل ؟

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن محمد بن الحسين بن عبد الكريم بن موسى بن مجماهد البزدوي ، أخو الإمام علي البزدوي ، يكنى بأبي اليُسمسر خلافاً لأخيه الملقّب بأبي العُسْر ، تفقّه على أبي اليُسمر ركن الأئمة عبدالكريم بن محمد ، وأبوبكر محمد بن أحمد السمرقندي صاحب "التّحفة" ، قال القرشي :كان شيخ أصحابنا بما وراء النّهر ، وكان إمام الأئمة على الإطلاق ، وكان قاضي القضاة بسمرقند ، توفي ـ رحمه الله ـ سنسة ٤٩٣ هـ .

أنظـــــر ترجمته في: الأنساب، للسمعاني، ١٩٠ـ١٩٠، الجواهر المضيئة، ٣٢٢/٣، أنظــــر ترجمته في: الأنساب، للسمعاني، ٤٩/١٩، الجواهر المضيئة، ٣٢٢(٢٥٨)، الفوائد ١٩٠٤، ١٩٠٩ من ١٩٩٢)، سير أعلام النبلاء، ١٩/١٩، تاج الترجم، ص ٢٣٣ (٢٥٨)، الفوائد البهية، ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) سبق التعريف بهذا الكتاب ص (١٠٦) في القسم الدّراسي

لأنّه لا يُمكن ذلك ؛ لأنّ بطلانَ الأصْلِ يوجبُ بطلانَ الوصْف ، ويُمكن العمل ، ما ذكرنا ؛ لأنّ بطلانَ الوصْف لا يوجبُ بطلانَ الأصل ، لأنّ الأصْل يبقى بدون الوصف ، وهذا بخلاف البيع وقت النّداء والصّلاة في الأرض المغصوبة ، حيث بقي كلّ واحدٍ منهما صحيح الأصْل والوصْف جميعاً وإن كان كلّ واحدٍ منهما منهيّاً عنه ، وكذلك طلاق الحائض ؛ لأنّ تلك الأفعال غير منهيّ عنها في الحقيقة ، بل المنهيّ عنه غيرها ، لأنّ ترك السّعي وقت أنسداء منهيّ عنه دون البيع ، فإنّه لو باع ماشياً إلى الجُمُعة لا يُكره ، ولكن أضيف النّهيُ إلى البيع لأنّه قد يصيرُ سببَ ترْك السّعي إلى الجمعة } (١)

<sup>(</sup>۱) إنتهى كلام صدر الإسلام ـ رحمه الله ـ . ولكن المنهيّ عنه في هذه الأفعال التي ذكرها إنما هو أمرٌ خارجٌ عنها مقارنٌ لها ، وهذا لأيبطلُ أصل العقد عند جمهــــور العلماء ، خلافًا للحنابلة والظاهرية ، فإنهم يرون أنه بالنّهي عن هذه الأوصاف يتصل الفساد بأصل العقد فيكون منهياً عنه .

## [ النّهيُ عن الأفعال الشّــرعية دليلٌ على بقاء مشروعيتها ]

[ فأما القبح فوصف قائم بالنهي يثبت مقتضى به تحقيقا لحكمه فلا يجوز تحقيقه على وجه يبطل به ما أوجبه واقتضاه ، بل يجب العمل بالأصل في موضعه ، والعمل بالمقتضى بقدر الإمكان ، وهو أن يجعل القبح وصفا للمشروع فيصير مشروعا بأصله غير مشروع بوصفه ، فيصير فاسدا مثل الفاسد من الجواهر ، ولا تنافي فالمشروع يحتمل الفساد بالنهي كالإحرام الفاسد ، فوجب إثباته على هذا الوجه رعاية لمنازل المشروعات ، ومحافظة لحدودها ] .

قوله: { فأما القبح فوصف قائم بالنهي يثبت مقتضى به } أي بالنهي (١) { لحكمه } أي لخكم النهي ؛ لأنّ القبح من حكم النّهي بطريق الاقتضاء ، { تحقيقه } أي تحقيست ألقبح ، { يبطل به } أي بتحقيق القبح ، { ما أوجبه } أي الذي أوجب النّهي القبح ، فكان الضمير المستكنّ في { أوجبه } أوجبه كان الاسم الموصول – والمراد به النّهي – ، والبارز إلى { القبح } وفي قوله: { فلا يجوز تحقيقه } إلى آخره ، تعريض للذهب الخصم ، فإنّ على مذهبه يلزم ذلك .

وبيان ذلك ، أنّ القُبحَ لما ثبت في المنهيّ عنه ينبغي أنْ يكون القُبحُ في وصْف الأفعالِ الشّرعية لا في ذواتِها وأعيانِها ، لأنّـه حينئذٍ لم تبْقَ الأفعالُ الشّرعيّة ، إذْ بقاؤها شرعيّتُها ، ولما اتّصفت أعيانُها بالقُبحِ لم تبْقَ مشروعةً

<sup>(</sup>١) في ( د ) : بالمنهيّ .

أصْلاً ، إذْ المشروعيّةُ مع القُبحِ لا يجتمعان ، فحينئذٍ يكون ذلك نسْخاً لا نهْياً فثبتَ أنّ في تحقيق القُبحِ في عينِ الأفعالِ الشّرعية إبطالُ النّهي \_ وهو مقتضى القُبح \_ ، والمقتضى إنما يثبتُ لتصحيح المقتضي لا لإبطاله ، وفي جعْلِ القُبحِ (في )(١) عينِ الأفعالِ الشّرعية يلزمُ ذلك ، فلا يصحّ ، فكان هذا في الحقيقة قولاً بموجَب العلّة ، فإنّه قال(٢) : { النهي في اقتضاء القبح حقيقة } فنقول : لما كان القُبحُ مقتضى له ينبغي أنْ يثبتَ على هذا الوجه الذي ذكرنا حتى لا يلزمَ بطلان المقتضى ، ولا يلزم من بطلانه بطلان المقتضى (٢) .

قوله: { بل يجب العمل بالأصل } وهو المقتضي \_ أي النّهي \_(أي)(١) فيحبُ العملُ بالنّهي على إبقائه نهْياً ، وذلك فيما قلنا : بأن يُجعل القُبحُ وصْفاً للمشروع ، فيصير مشروعاً بأصلهِ غيرَ مشروعٍ بوصفه ، لأنّه اجتمع [٨٨/أ] في النّهي عن الأفعال الشّرعية شيئان متنافي \_ ان :

ــ المشروعيّةُ . ــ والقُبحُ .

المشروعيّة ؛ لضرورة بقاءِ النّهْي نهْياً ، إذْ لو لم يبقَ مشروعاً يكون نسْحاً لا نهْياً (٥٠) ، والقُبِح ؛ لضرورة حكمةِ النّاهي ، لأنّ النّاهي الحكيم

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٢) أي الشافعي ـ رحمه الله ـ ، وقد سبق هذا النقل عنه في كلام الأخسيكتي صاحب المتن ص ( ٢٠٨ ) من هذا الكتاب ، وكان شرح السِّغناقيّ له ص ( ٦٧٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أنظر : كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٦٦/١ .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) و (ج) .

<sup>(°)</sup> بينما يرى الجمهور أنّه لامانع من حمل النّهي على النسخ ، كما إذا قال الموكّل لوكيله : لا تبــــعْ هذا ، فإنّه وإنْ كان نهْياً في الصّيغة لكنه نسخٌ في الحقيقة .

أنظر : المحصول ، للرازي ، ٢/١/١ ، تحقيق المراد ، للعلائي ، ص ٣٨٧ .

لا ينْهَى إلاَّ عن شيِّ قبيح ، وفيما قلنا عملٌ بقـدْرِ الإمكـان ، وإنمـا لم يعكس ذِكْرَ جوابه فيما ذكره أبو اليسْر ـ رحمه الله ـ(١) .

ولأنّ ( القُبحَ )<٢) لما نشَأَ من ضرورة [٨٠١/ب] حكمةِ النّاهي كـان الصّرفُ إلى الوصْفِ أوْلى<٢) ( لأنّ الضّرورة تندفع به )<٢) .

قوله : { مثل الفاسد من الجواهر } (٥) ، يقال : لحمَّ فاسـدٌ ، إذا أنْـتنَ وتغيّرت صِفْتُه ولكن بقِيَ منتفعاً بأصْلِه ، فأما إذا وقعت الدِّيدانُ فيه بحيــث لم يبثقَ منتفعاً ، حينئذٍ يقال له : لحمَّ باطلٌ .

<sup>(</sup>۱) حينما ذكر أبو اليُسْر الذي سبقت ترجمته ص ( ٦٨٢ ) \_ فيما نقل عنه قبل قليل \_ أنّه أبطلَ الوصْفَ وجعلَ الأصْلَ مشروعاً ولم يعكس ، فقال: { وليس لأحدٍ أنْ يقول : لماذا لا يبقى مشروعاً من حيث الوصْف باطلاً من حيث الوصْف ؟ } أنظر ص(٦٨٢) من هذا الكتاب (٢) ساقطة من (ب) .

<sup>(</sup>٣) أي أنّ المشروعية والقُبح ـ وهما الوصفان المتضادان في النّهي ــ ثبتا في النّهي بطريق الاقتضاء ؛ لأنّ الأصْل أنّ النّهي ينفي المشروعيّة ، فلا يبقى المنهيّ عنه مشروعاً ولكن لضرورة بقاء النّهي نهياً صار الفعل المنهيّ عنه مشروعاً ، وكذلك يقال في القبح : ثبت في المنهيّ عنه ضرورة حكمة النّاهي ؛ لأنه لاينهي إلاّ عن قبيح ، والمقتضى ثابتٌ ضرورة ، والضّرورة تندفع بالأدنى ، فحينتلهٍ ينصرفُ القُبحُ إلى الوصف دون الأصل ، لأنّ الضرورة تندفع به ، ولا حاجة إلى نفي الأصل ، فيبقى مشروعاً .

<sup>(</sup>١٤) ساقطة من (أ) و (ج) .

<sup>(°)</sup> الجوهرُ هو الأصل، وفي عُرف الحكماء هو: ممكن الوجود لا في موضوع، وعند المتكلمين هو: حادثٌ متحيّزٌ، ثمّ إنّ الجوهر ينقسم إلى:

١ – بسيطٍ روحانيّ كالعقول والنفوس المجرّدة .

٢ ـ بسيطٍ جسمانيّ كالعناصر .

٣ ــ مركبٍ في العقل دون الخارج كالماهيّة البسيطة الجوهرية المركّبة من الجنس والفصل .

٤ – وإلى مركبٍ منهما كالمولدات الثلاث.

قوله: { ولا تنافي فالمشروع يحتمل الفساد } هذا جوابٌ لإشكال مقدّر، فإنّ الشافعي ـ رحمه الله ـ يقول: بين كون الشئ الواحد مشروعاً وفاسداً تنافٍ ؟ إذْ الشّرعيةُ تدلّ على الحُسن، والفسادُ يدلّ على القُبح(١)! قلنا: المشروع عجما الفسادَ به صنّ فه والنّه كالاحداد الفار المسروع المنان المشروع عجما الفسادَ به صنّ فه والنّه كالاحداد الفار المسروع المنان المشروع المنان المشروع الفران المسروع الفران المشروع الفران المشروع الفران المسروع الفران المشروع المنان المشروع الفران المشروع المنان المشروع المنان المشروع الفران المشروع المنان المشروع المنان المشروع المنان المشروع المنان المشروع المنان المشروع المنان الم

قلنا: المشروع يحتملُ الفسادَ بوصْفِه بالنّهي كالإحرام الفاسد، يعني لو جامع المحرم قبْلَ الوقوفِ بعرَفَة يفسُدُ إحرامه، ويجب عليه المضيّ على ذلك، ولو ارتكب شيئاً من محظوراتِ إحرامِه يجبُ الجــــزاء وهو دليلُ بقاءِ مشروعيّته ويجبُ عليه القضّاءُ في العامِ القابل وهو دليلُ فسادِ وصْفِه ، مشروعيّته ويجبُ عليه القضّاءُ في العامِ القابل وهو دليلُ فسادِ وصْفِه ، وكذلك لو أحرمَ محامعاً يصير محرماً مع كون الإحرام منهياً عنه في حالة الجماع، فإذا حاز احتماعُ الفسادِ مع المشروعيّة في موضع، دلّ ذلك على الجماع، فإذا حاز احتماعُ الفسادِ مع المشروعيّة في موضع ، دلّ ذلك على أنّه حائزٌ عند قيام دليله ، فكذلك يجوزُ أنْ يجتمعا في موضع آخرَ عند قيامِ الدّليل، وقد قامَ الدّليلُ على ذلك فيما نحن فيه ، فيجـــوزر٠).

<sup>= =</sup> وقال الشيخ علاء الدين البخاري : الجوهر معرّب كوهر ، والمــــراد منه ههنا ما هو المفهوم فيما بين الناس ، وهو النوع الثاني من الأنواع السابقة .

أنظر: التعريفات ، للجرجاني ، ص ١٠٨-١٠٩ ، بيان كشف الألفاظ ، للامشي ، ص ٥٥٧ كشف الألسرار ، للبخاري ، ٢٧٢/١ ، الكليات ، للكفوي ، ٢١٦١-١٦٣ ، التوقيف ، للمناوي ، ص ٢٥٨-٢٥٩ ، دستور العلماء ، ٢١٧/١ .

<sup>(</sup>١) ولهذا قال الشافعي: النَّكاح أمرٌ حُمدت عليه ، والزّنا أمرٌ ذُمّت عليه ، فلم يجز أن يحمل أحدهما على الآحر . أنظر: المستصفى ، للغزالي ، ٢٨/٢ ، الإحكام ، للآمدي ، ٢/٢٥ ، تحقيق المراد ، ص ٣٩٦-٣٩٦ ، البحر الحيط ، ٤٤١/٢ .

<sup>(</sup>٢) لم يسلّم الجمهور لهم ذلك ، وقالوا : لم يقم دليلٌ على صحّة الأفعال الشرعيّة الـتي نَهَى الشّارعُ عنها ، أمّا الحســجّ والمضيّ في فاسده فلقيام الدليل عليه ، وفي مسالة ما لو أحرم مجامعــاً فللجمهور فيه روايتان ، الأولـــى : أنه لاينعقد إحرامه أصلاً كما لاتنعقد الصّلاةُ مع الحــدَث ، وهو الأصحّ ، والثانية : ما ذكره في الكتاب وهو الصّحة ، وهي روايةٌ مرجوحة .

أنظر: تحقيق المراد، ص ٣٨٥.

قوله: { رعاية لمنازل المشروعات } لأن منزلة المقتضى أن يكون تابعاً للمقتضي ومصحِّحاً له ؛ لأنه شرْطُ صحّته ، فلا يجوزُ أنْ يكون مبطلاً له ، لأنّ الإبطال دليلُ القوّة ، وهو في نفسِه أدونُ مرتبةً من المقتضي ، فلا يصلحُ مبطلاً فيما ( لم )(١) يوضع للتصحيح(٢) ، فكيف فيما إذا كان وضعُ الشيئ وشرعيتُه لتصحيحِ شي آخر ثم هو يُبطله(٢) ؟ فلا يليقُ هذا بأوضاع الشرع ! وفيما قلنا : إبقاءُ المقتضِي وهو النّهي على حاله ، والمقتضى وهو القبحُ – على حاله ، وجعلُ القبح في الوصف – الذي هو تبع – كما هو مرتبة المقتضى رعايةً لمنازل المشروعات ، والشّافعي – رحمه الله – لم يُراع هذه المنازل .

قوله: { ومحافظة لحدودها } ( فإن ) ( ن فيما قلنا يبقى النّهي على حِدَةٍ كما كان ، وما هو الأصْلُ والنّبعُ في حِدَةٍ كما كان ، وما هو الأصْلُ والنّبعُ في النّهْي والنّسخ يبقى كلّ واحدٍ [٢٧/د] منهما على حِدة ، وقد ذكر في "التقويم": { أنّ النّسخ رفعٌ للمشروع ثمّ ينعدمُ أداؤنا لانعدامِ المشروع ، والنّهيُ تحريمٌ للفعل ثمّ ينعدمُ المشروعُ بامتناعنا عن الأداء } ( ) ، فكان انعدامُ المشروع أصلاً في النّهي وفرعاً في النّهي ، وحرمة الفعل أصلاً في النّهي وفرعاً في النّهي وفرعاً

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) في (ب): في التصحيح.

<sup>(</sup>٣) أنظر: أصول السرخسي ، ٨٧/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٦٨/١ . .

 <sup>(</sup>١٠) ساقطة من (أ) و (ج) .

<sup>(°)</sup> التقويم ، للدَّبوسي ( ٢٥ ـ أ ) .

## [ فروعٌ على هذا الأصل]

- [ وعلى هذا الأصل قلنا: إن البيع بالخمر مشروع بأصله في محله \_ وهو وجود ركنه \_ وغير مشروع بوصفه \_ وهو الثمن \_ لأن الخمر مال غير متقوم ، فصلح ثمنا من وجه دون وجه ، فصار فاسدا لا باطلا .
- وكذلك بيع الرباغير مشروع بوصفه ، وهو الفضل في العوض .
  - وكذلك الشرط الفاسد في معنى الربا .
- وكذلك صوم يوم النحر مشروع بأصله وهو الإمساك لله تعالى في وقته غير مشروع بوصفه وهو الإعراض عن الضيافة الموضوعة في هذا الوقت بالصوم ، ألا ترى أن الصوم يقوم بالوقت ولا خلل فيه ، والنهي يتعلق بوصفه ، وهو أنه يوم عيد فصار فاسدا ، ولهذا صح النذر به عندنا ؛ لأنه نذر بالطاعة ، وإنما وصف المعصية متصل بذاته فعلا ، لا باسمه ذكرا ، ووقت طلوع الشمس ودلوكها صحيح بأصله فاسد بوصفه ، وهو أنه منسوب إلى الشيطان كما جاءت به السنة ، إلا أن الصلاة لا توجد بالوقت لأنه ظرفها لا معيارها ، وهو سببها ، فصارت الصلاة فيه ناقصة لا فاسدة ، فقيل : لايتأدى بها الكامل وتضمن بالشروع ، والصوم يقوم بالوقت، ويعرف به ، فازداد الأثر فصار فاسدا ولم يضمن بالشروع .
- ولا يلزم النكاح بغير شهود ؛ لأنه منفي لقوله والله الله الكاح الله بشهود فكان نسخا ، ولأن النكاح شرع لملك ضروري لاينفصل عن الحل ، والتحريم يضاده ، بخلاف البيع لأنه شرع لملك اليمين ، والحل فيه تابع ، ألا ترى أنه شرع في موضع الحرمة ، وفيما لا يحتمل الحل أصلا ، كالأمة المجوسية والعبيد والبهائم .

ولا نقول في الغصب: إنه يثبت الملك مقصودا به ، بل يثبت شرطا لحكم شرعي \_ وهو الضمان \_ لأنه شرع جبرا فيعتمد الفوات وشرط الحكم تابع له ، فصار حسنا لحسنه .

- وكذلك الزنا لايوجب حرمة المصاهرة أصلا بنفسه ، وإنما هو سبب للماء ، والماء سبب للولد ، والولد هو الأصل في استحقاق الحرمات ، ولا عصيان ولا عدوان فيه ، ثم يتعدى منه إلى أطرافه ، ويتعدى إلى أسبابه ، وما قام مقام غيره فإنما يعمل بعلة الأصل ، ألا ترى أن التراب لما قام مقام الماء نظر إلى كونه مطهرا وسقط وصف التراب ، فكذلك ههنا يهدر وصف الزنا بالحرمة لقيامه مقام ما لايوصف بذلك في إيجاب حرمة المصاهرة ] .

قوله : { وعلى هذا الأصل } ثمّ فرّع على الأصل المذكور \_ وهـو أنّ القُبحَ لمعنى في وصف المنهيّ عنه يوجب فساد المنهيّ عنه في وصف ولا يُعـدمُ أصله \_ مسائل ، منهـا :

[ الأولى]: أنّ البيعَ بالخمْرِ مشروعٌ بأصْلِه(١) ، إذْ الأصْلُ في البيعِ وسائرِ التصرّفات الشرعيّة هو الرّكنُ(١) والأهلُ(١) والمحلُّ(١) ، ولا فسادَ ولا خلَلَ في هذه الأشياء بهلا هذه الأشياء ههنا ، فيبقى أصله مشروعاً كما كان لوجود هذه الأشياء بهلا خلَل ، وإنما جاء الفسادُ باعتبار التّمن الذي هو يجري مجرى ( الوصْف ، لأنّ

<sup>(</sup>١) صورة هذه المسالة: ما لو اشترى عاقلٌ ولو مميّزٌ من مثله عيناً مباحة النّفع وجعل النّمنَ المقابلَ لها خمراً .

<sup>(</sup>٢) وهو الإيجابُ والقبول ، وفي الصورة السابقة هذا الرّكن قد وُجد وهو قول البائع : بعتُ ، وقول الآخر : قبلتُ .

<sup>(</sup>٣) لما أنّ العاقدان أهلاُّ لسائر التصرفات الشرعيّة ، فكان ركن الأهليّة في هذا العقد موجود .

<sup>(</sup>١) أي محلّ العقد \_ وهي العين المباحة النّفع \_ ، فهـذه الأمـورُ الثّلانـة الـتي هـي أصـلٌ لسـائر التصّـــــرفات الشرعيّة قد وُجدت .

الوصف ، بل يتوقف وحود الوصف إلى (١) وجود الموصوف إلى (١) وجود ) (٢) الوصف ، بل يتوقف وحود الوصف إلى (١) وجود الموصوف؛ ليقوم به ، فكذلك ههنا يشترط وجود المبيع ملكاً زمان البيع دون وجود التمن ملكاً ، حتى إنّ فقيراً لا يملك فلساً لو اشترى دُرَّةً (٢) بألف دينار ، يصح البيع ويملك الدرة ، وكذا البيع يُضاف إلى المبيع دون [٩٧/ج] التمن ، وكذا ينفسخ البيع بهلاك المبيع قبل التسليم دون التمن ، وكذا تصح الإقالة عند هلاك التمن دون البيع ، وإذا كان كذلك كان القبح الناشئ من قبل التمن بمنزلة القبح الناشئ من قبل الوصف .

والتّمن \_ فيما نحن فيه \_ مالٌ غير متقوّم ، أمّا أنّه مالٌ فلوجود حدّ المالِ فيه وهو : الشّئُ الذي خُلق لمصلحة الآدميّ ويجري فيه الشّخُ والضّنة(؛) ، والحنمرُ كذلك فكان مالاً ، ولأنّ الناسَ يتموّلون الخمر ، إذْ التموّلُ عبارةٌ عن صيانةُ الشّئ وادّخارُه لوقت الحاجة ، وصيانةُ الخمْرِ ليصير خلاً فيُصرف إلى قضاء الحوائج أمرٌ معتادٌ مشروع ، بمنزلة من يُحرم وله صيود ، فإنّ الصّيد لايكون متقوّماً في حقّ تصرّفه حتى لايتمكّن من التصرّف فيه ، ويكون محرّم العين في حقّه ، ولكن لاينعدمُ أصل المال فيه باعتبار مآله ، وهو ما بعد التّحلل من الإحرام .

<sup>(</sup>١) سبق أكثر من مرّة أنّه ـ رحمه الله ـ يعدِّي الفعلَ ( يتوقّف ) بـ ( إلى ) دون ( على ) ، فلعلّ له وجهاً في ذلك .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ساقط من (ج) .

<sup>(</sup>٣) الدُّرَّة : بضمّ الدّال اللّؤلؤة العظيمة ، والجمعُ ( دُرّ ) بحذف الهاء ، سُمّي بذلك لاضطرابٍ يُرى فيه لصفائه ، كأنّه ماءٌ يضطرب .

أنظر: تهذيب اللغة، ٢١/١٤ ، معجم مقاييس اللغة، ٢٥٦/٢ ، المصباح المنير، ص ١٩١-١٩٢ ( ؛ ) أنظر تعريف المال في : التمهيد ، لابن عبدالبرّ ، ٢/٥ ، المغرب ، للمطرزي ، ص ٤٣٦ ( ؛ )

وأمّا أنّه غير متق وم ؛ فلأنّ المتقوَّم هو الذي يجبُ إبقاؤه إمّا بعينه أو ببدَلِه ، والخمْرُ ليس بواجب الإبقاءِ في حقّ المسلم ، حتى لو أهلَكَ(١) أحدٌ خمْرَ مسلم لا يضمن ، فلا يكون [٩٠١/ب] متقوّماً ، وإذا كان كذلك فهو يصلحُ ثمناً من حيث إنّه مالٌ ، ولا يصلحُ ثمناً من حيث إنّه غير متقوَّم ، فقلن سيا : بأنّ البيع به يكون فاسداً لا باطلاً(٢) ، فيثبتُ ملكُ حرامٌ به كما اقتضاهُ مثل هذا السبب ، إذْ الحكمُ يثبتُ على حسب الدّليل(٢) .

[ الثانية ] : ومنها : بيعُ الرّبا ، فإنّه بيعٌ ؛ لوجود حدِّ البيع فيه وهو : مبادلةُ المالِ بالمالِ على سبيل التراضي ، وقد وُحد هذا الحدُّ بركنهِ وأهلهِ ومحلّهِ ، فكان مشروعاً بأصْلِه ؛ لانعدام الخلّل فيما يقومُ به البيع ، وإنما جاء القُبحُ من قبل انعدامِ [٨٩] شرْطِ الجواز \_ وهو المساواةُ في القدْر \_ فكما أنّ بوجودِ

<sup>(</sup>١) في (أ) و ( ب ) و ( د ) : استهلك .

<sup>(</sup>٢) في (ج): يكون باطلاً لا فاسداً ، وهو خطأ .

<sup>(</sup>٣) فرّق الحنفيّة في هذه المسألة في الوصف \_ وهو التّمن \_ بين حالت\_ين :

الحالة الأولى: وهي ما ذكره السّغناقي ـ رحمه الله ـ هنا وهـــو كوْن التّمن مالاً غير متقوّم ، ومثّلوا له بالخمر والخنزير ، قالوا: العقد يكون هنا فاسداً لا باطلاً ، يوجب الملك عند القبض . الحالة الثانية : إنعدامُ صفة التّمنية ، كالبيع بالميتة والدّم ، بأن تُجعل الميتـةُ أو الدّم ثمناً للعين ، فالمسمّى للتّمنية هنا ليس بمال ولا متقوّم ، لا باعتبار الحال ولا باعتبار المآل ، قالوا: فالعقد والحالة هذه يكون باطلاً لا فاسداً .

أمّا عند الجمهور فالمنهيّ عنه وإن كان وصفاً للعقد إلاّ أنه وصفٌ لازم ، لذلك فالنّهي عندهم فيه يقتضي الفسادَ ، والفسادُ والبطلانُ مترادفان .

أنظر: أصول الجصاص ، ٢/١٨٠/٢ ، التقويم ( ٢٥ ـ ب ) ، أصول السرخسي ، ٩١/١ كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٦٨/١ ، التحصيل ، لسراج الدِّين الأرموي ، ٣٣٨/١ ٣٣٩ . الإبهاج ، لابن السبكي ، ٦٩/١ ، أرشاد الفحول ، ص ١١١ .

شرطٍ مُفسِدٍ لا ينعدمُ أصْل المشروع ، فكذلك بانعدام شرطٍ مُحوِّزٍ لا ينعدمُ أصْل المشروع ، فقلنــــا: بأنّه مشروعٌ بأصلهِ فاسدٌ بوصْفِه ، لورودِ الفسادِ من قِبَل وصْفِ الفضْل(١) على ما ذكرنا .

فإنْ قيل : قوله تعالى :﴿ وَحَرَّمَ الرِّبِ اللهِ (٢) يُوجِبُ نَفْيَ أَصْلِه شرعاً كَقُوله تعالى : ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُم ﴾ (٢) بل أوْلى ؛ لأنّه أضافَ هذا التّحريمَ إلى نفسِه ، وهناك الحرمة مُضافةً إلى الأمهات !

قلنا: الرّبا عبارةً عن الفضل، فمعنى قوله تعالى: ﴿ وَحَرَّمَ الرِّبا ﴾ أي حرّم اكتسابَ الفضلِ الخالي عن العِوَضِ بسبب التّجارة ، ونحن نثبتُ هذه الحُرمة ، ولكن بيّنا أنّه ليس من ضرورة الحُرمة في ملك اليمين إنتفاء أصللِ اللّك ، بلْ فيه يمكن إثباتُ صفة الحُرمة مع بقاء الملك مشروعاً ، كالعصير ليتحمّر ، وكمن اشترى أمةً مجوسيّةً أو مرتدّة ، فأمكن كذلك فيما شرع سبباً للك اليمين ، كذا ذكره شمس الأئمة السرخسى - رحمه الله - (١) .

[ الثَّالثَّة ] : ومنها البيعُ بالشرطِ المُفسدِ للبيع ، فإنّ الشّرطَ الفاسِـدَ في معنى الرّبا ؛ لأنّ الشّرطَ إنما يُفسِدُ البيعَ إذا كان فيه نفعٌ لأحد المتعاقدين وهو مخالفٌ

 <sup>(</sup>١) في ( ج ) : من قِبَل وصف الفساد .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٢٧٥ ) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٢٣ ) من سورة النّساء .

<sup>(؛)</sup> أصول السرخسي ، ٩١ ، ٩٩ ، وانظر أيضاً : التقويم ( ٢٤ ـ ب )( ٢٥ ـ أ ) ، أصول البزدوي ، ٢٧٠/١ .

لمقتضى العقد إلى آخِرِه ، وعلى هذا التقدير كان في معنى الرّبا ، لأنّ الرّبا عبارةٌ عن فضل مال خال عن العوض المشروط في البيع ، والمقصودُ من المال الانتفاع ، فيكون النّفعُ في حقّه في معنى فضل المال ، لأنّه ينتفعُ به (١) ولأنّ الشرط الفاسيد باعتبار مخالفته لمقتضى العقد صار كالرّبا ، فإنّ الرّبا مخالف لمقتضى العقد ؛ لأنّ الأموال (٢) عند المقابلة بجنسها تقتضي المساواة ، لتساويها في الماليّة إذ ذّاك ، فإذا زيد أحدُ العوضين على الآخر – مع ذلك – (كان ) (٣) مخالفاً لمقتضى العقد ، فألحِق الشرط الفاسدُ بالرّبا في إفسادِ العقد ، ولكن لما لم يؤثّر فيما يقوم به البيعُ من الرّكنِ والأهلِ والمحلّ ، لم يَسْرِ ذلك الفسادُ إلى أصل المشروع (١٠) .

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : لأنه لا ينتفعُ به .

<sup>(</sup>٢) في (ج): لأنّ الأمور .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) .

 <sup>(</sup>١٠) أنظر : التقويم ( ٢٥- ب ) ، أصول البزدوي ، ٢٧٠/١ .

يقول الشاشي ـ رحمه الله ـ : { فأما موجَبُ البيع ثبوتُ الملك ، وموجبُ النّهي حُرمة النّصرف ، وقد أمكن الجمعُ بينهما بأن يثبتَ الملكُ ويحرم التّصرف } . أصول الشاشي ، ص ١٦٨ .

ولكن شَرَط الحنفيةُ لثبوت الملك هنا اتّصالَ القبض به يقول السرخسي : { البيعُ الفاسدُ يكون مشروعاً بأصله موجباً لحكمه \_ وهو الملك \_ إذا تـاتّيد بـالقبض } أصول السرخسي ، ١٩/١ . وعلّل ذلك البخاري بقوله: { لأنّ السببَ لما ضعُف بصفة الفسادِ لم ينهض سبباً للملك إلاّ بأن يتقوّى بالقبض ، كالهبة والتبرعـــات ، فانعدم الملكُ قبل القبض ؛ لقصورِ السبب } . كشف الأسرار ، ٢٧٠/١ .

[ الرَّابِعة ] : قوله : { وكذلك صوم يوم النحر مشروع بأصله وهو الإمساك لله تعالى في وقته }(١) فإنْ قلت : ههنا دعويان :

إحداهما : قوله : { وهو الإمساك لله تعالى } فلا نُسلّم أنّ الإمساكَ في هذا اليوم لله تعالى ، وإنما يكون الإمساكُ له أنْ لو كان بإذْنِه ، وهو قد نَهَى عنه ، فلا يكون الإمساكُ له !

لكنّ الخلاف بين الحنفية والجمهور هل الصّوم في هذه الأيام مشروعٌ أم لا؟ أي هل النّهي عن صومه يقتضي فساده فيما لو وقع ؟ قالت الحنفيـــة : هذه الأيام أيامٌ كسائر الأيام ، والمنهيّ عنه إنما هو وصفٌ زائلٌ على اليوم ، فكان المنهيّ عنه وصفاً لازم اليوم ، حتى إنّ من نذر صوم سنةٍ بعينها قالوا : يجب عليه فطرُ هذه الأيام ثمّ عليه القضـــاء ، أما الشّافعي وزُفر - رحمهما الله ـ فقالوا : لا قضاءً عليه ؛ لأنّ الصّوم في هذه الأيام ليس بمشروع أصلاً ، أمّا لو نذر أن يصوم يوم النّحر ، أو قال : لله عليّ أن أصــوم غداً ـ وغداً يوم النّحر \_ فلأبي حنيفة - رحمه الله ـ ثلاث روايات :

الأولى: توافقُ الجمهور ، وهي رواية ابن المبارك عنه ـ رحمهما الله ـ وهي : عدمُ صحّة الصّوم أصلاً .

الثانية : أنه يُؤمر بصوم يومٍ آخر ، ولكن لو صام خرج عن موجب نذره .

الثالثة: إن قال: لله عليّ صوّم يوم النّحر، أو قال: غداً \_ وغداً يوم النحر \_ صحّ نـذره، وهي رواية الحســـن عنه ـ رحمهما الله \_ .

أنظر: الأصل، للإمام محمد بن الحسن، ٢٩٥/٢ ـ ٢٩٦، مختصر اختلاف العلماء، للجصّاص، ٢١/٢)، المبسوط، للسرخسي، للجصّاص، ٢١/٢)، المختلف، لأبي اللّيث السّمرقندي (٣١ ـ أ)، المبسوط، للسرخسي، ٣٥/٣)، الفرّة المنيفة، للغزنوي، ص ٢٩٠٦٠.

<sup>(</sup>۱) ينبغي هنا تقييدُ محلّ النّزاع وتحريره ، فإنّ صوم يوم النّحر والفطر وأيام التشريق أيامٌ نُهي عن الصيام فيها ، وسبق ذكرُ العلّة في ذلك وهي أنها أيامُ أكلٍ وشربٍ وضيافةٍ لله تعالى ، فلا يصحّ للعبد أن يتطوّع بالصيام في هذه الأيام ، حتى الحنفيّة الذين قالوا بأنّ الطاعات تلزمُ بالشروع قالوا : الصّوم هنا لايلزمُ بالشروع ، بل يجبُ على المتطوِّع الخروج عن موجَب هذا النّهي ؛ لأنّ المأتيّ به معصية .

والثانية : قوله : { في وقته } وهذا أيضاً غير مسلّم ؛ لأنّ يـومَ العيـدِ ليـس بوقتٍ للصّوم ؛ للنّهي، ولهذا لا يصلُحُ هذا اليومُ لقضاء صومٍ من الواجبات!

قلت: أمّا الإمساكُ فإنّه لله تعالى ؛ لما أنّ الصّومَ كونه لله تعالى باعتبار منْعِ النّفسِ عن اقتضاءِ الشّهوة لابتغاءِ مرضاة الله ، وقد وُجد هذا المعنى ، إذْ قهرُ النّفسِ (١) بمنْعِها عن اقتضاءِ الشّهوة في هذا اليوم أظهر ، لكثرة أعيان المشتهيات ، وتيسُّر إصابتها غالباً .

وأمّا الوقت فإنّ يومَ العيد يومٌ كسائر الأيام ، فكان الصّومُ مشروعاً فيه ، وبالنّهي لم تنعدم المشروعيّة لل ذكرنا لله حتى إنّ الشّرعَ أَمَرَ بالفِطْرِ فيه لا أنْ جعلَه مفطِّراً ، بخلاف اللّيل فقد جعله مفطِّراً بدخول اللّيل بقوله عِلَيْلًا : ﴿ فقد أفطرَ الصّائم ﴾ (٢) أكل أوْ لم يأكُل ، كذا في "المبسوط" (٢) ، والنّهي يُجعلُ الأداء من العبد فاسداً ، فلذلك لايصلحُ لأداء شئ من الواجبات ، لأنها وجبت كاملةً بأصْلِها ووصْفِها ، فلا يتأدّى بالنّاقص ، ولكن صِفَة الفسادِ لا تمنعُ بقاءَ أصْلِه شرعاً له على ما ذكرنا من فساد إحرام المحرم وبقاء شرعيّته بالإجماع (١٠) .

<sup>(</sup>١) في ( ج ): إذ فيه قهْر النفس .

<sup>(</sup>٢) متفقّ عليه عن عمر بن الخطاب و قال : قال رسول الله عليه عن عمر بن الخطاب و قال : قال رسول الله عليه عن عمر بن الخطاب و قال : قال والسائم .

صحيح البخاري ، كتاب الصوم ، باب متى يحلّ فطر الصائم ، ١٩١/٢(١٨٥٣) ، صحيح مسلم ، كتاب الصيام ، باب بيان وقت انقضاء الصوم وخروج النّهار ، ٧٧٢/٢) .

<sup>(</sup>٣) المبسوط ، للسرخسي ، ٩٦/٣ .

<sup>(</sup>١) ص ( ٦٨٧ ) من هذا الكتاب .

والقاطعُ لشَغبِ الخُصوم في أنّ يومَ العيدِ وقت صالحٌ للصّومِ وليس هُو كاللّيلِ هو: أنّ منْ فاتَ منه شهر رمضان بمرضٍ (١) أو سفر (شمّ) (١) صحّ أو أقامَ وأدركَ عشرة أيامٍ ، ومن جملة العشرة يوم الفطر وأيّام النّحر (٦) شمّ مات فعليه وجوبُ فِدية عشرة أيامٍ بالإجماع ، فعُلم بهذا أنّ أيّامَ العيدِ داخلة تحت قوله تعالى : ﴿ فَعِدّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخر ﴾ وصالحة للصّوم شرعاً ، كذا ذكر المسألة شيخي ـ رحمه الله ـ (١) .

<sup>(</sup>١) في (ب): لمرض.

<sup>(</sup>۲) ساقطة من (ب)

<sup>(</sup>٣) لو قال : أو أيامُ النّحر ، لكان أحسن .

<sup>(؛)</sup> أي الإمام حافظ الدين البخاري ، وقد سبقت ترجمته ص ( ٣٤ ) من القسم الدراسي ، كما سبق التعريف بكتابه ـ رحمه ا لله ـ في القسم الدّراسي ص ( ١٢٠ ) .

أنظر هذه المســـالة في: الجامع الصغير ، للإمام محمد بن الحسن ، ص ١٤١-١٤٣ ، التقويم ( ٢٥ - ب ) ، أصول الجصّاص ، ١٧٧/٢ ، أصول الشاشي ، ص ١٦٩ ، أصول البزدوي ، ٢٥/١ ، أصول السرخسي ، ١٨٨٨ المبسوط ، ٨١/٣ ، ٩٧ ، الميزان ، للسمرقندي ، ص ٢٣٢-٢٣٢ .

ومع أنّ الحنفية يقولون بصحة نذر صوم يوم النّحر أو الفطر أو أيام التشريق ولو صامه صحّ صومه وسقط موجب نذره ، لكنهم يقولون بتأثيمه ، فهو آثمٌ عندهم ، كذلك أيضاً قالوا بإنه لايقع عن صوم واجب عليه من قضاء أو كفارة أو نحوها ، ولو فعل لم يُجزئه وبقي الواجب عليه في ذمّته ، وكذلك أيضاً قالوا : بأنه لايلزم بالشّروع خلافاً لسائر الطاعات والنوافل ؛ لأنّ الشروع فيه متصلّ بالمعصية ، فأمر بالقطع حقاً لصاحب الشرع عنسد أبي يوسف ومحمد - رحمهما الله - وقيل : عند أبي يوسف فقط يجبُ عليه قطعها ويجبُ عليه القضاء .

وشُرْبِ ﴾ (١) والصّــوم سببٌ لوجود هذه المعصية في هذه الأيام ، فِإنّ ردَّ الضِّيافةِ لا يتحقَّقُ بدون الصّــوم [٣٧/د] حتى قالوا : إنّه لو تركَ الأكلَ من غير نيّةِ الصّومِ لا يأثم ، والرِّواية في "ميزان الأصول"(٢) .

ثمّ ردُّ الضِّيـــافةِ بالصَّومِ في هذا اليومِ باعتبارِ صِفةِ اليوم ، وهو أنّه يومُ عيد ، فيثبتُ القُبحُ في الصِّفة دون الأصْــل ، كذا في "أصول الفقه" (٢) لشمس الأئمّة (١) ، و "التقويم" (٥) فجعل (١) الوصْف فيهما كونه يومَ عيدٍ كما ترى و وجعله في "أصول الفقه" (٧) لفخر الإسلام (٨) وفي "المختصر" (١) الإعراض عن ضيافة الله تعالى ، وكلاهما صحيح ، غير أنّ شمس الأئمة (١) والقاضي الإمام أبا زيدٍ (١٠) و رحمهما الله \_ نظرا إلى صفة المحلّ \_ وهو اليوم \_ ونظر فخر الإسلام (٨) \_ رحمه الله \_ إلى جانب الفعل \_ وهو الصّوم \_ ، ونظر فخر الإسلام (٨) وذاك يتضمّن هذا ، فكانا سواءً ، فإنّ بالصّوم أو نقول : هذا يتضمّن ذاك ، وذاك يتضمّن هذا ، فكانا سواءً ، فإنّ بالصّوم إنما يتحقّق (١١) الإعراض عن ضيافة الله تعالى باعتبار أنّه يومُ عيد ، فإنّه كان

<sup>(</sup>١) سبق تحريجه ص ( ٦٦٧ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) الميزان ، للسمرقندي ، ص ٢٣٢ .

<sup>(</sup>٣) أصول الفقه ، للسرخسي ، ١٨٨١ .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(°)</sup> التقويم ، للدبوسي ( ٢٥ ـ ب ) .

<sup>(</sup>٦) لوقال: فجعلا ، لكان أحسن ؛ لأنّ الضمير عائدٌ على القاضي أبي زيد وشمس الأئمة .

<sup>(</sup>٧) أصول فخر الإسلام البزدوي ، ٢٧٢/١ .

<sup>(^)</sup> سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٠).

<sup>(</sup>٩) أنظر ص ( ٦٩٠ ) من هذا الكتاب ، وهو اختيـــارُ علاء الدِّيــن الســمرقندي في "المـيزان" ص ٢٣٢ .

<sup>(</sup>١٠) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨١ ) .

<sup>(</sup>١١) في ( د ) : لا يتحقّق .

يوجدُ الصّومُ في غير هذا اليومِ ولا يوجدُ الإعراض ، والصّومُ في يومِ العيدِ إنما كان منهياً عنه باعتبار أنّه يتضمّن الإعراض عن ضيافة الله تعالى ، حتى إنّ فخر الإسلام – رحمه الله – جعل كونه [٠٨/جـ] يومَ [٠٩/أ] عيدٍ وصفه أيضاً بعده(١).

ثمّ كونه يوم عيدٍ وصفاً لليوم ظاهر ؛ فإنّ العيديّة صِفةٌ زائدةٌ في اليوم غير داخلةٍ في ماهيّته ، لوجود اليوم بدون كونه (عيداً ، فكان )(٢) صِفةً له ، وأما كون الإعراض صِفةً لليوم فيصحُّ أيضاً ؛ لأنّ في غير هذا اليوم كان يوجد الصّوم و لم يوجد الإعراض ، ولا يوجد هو في هذا اليوم بدون الإعراض ، فكان صومُ هذا اليوم صوماً موصوفاً بصفة الإعراض ، وممتازاً عن سائر الصيّامات ، والصّفة هي التي تُفرِّق بين المشتركيْن لما عُرف في "المفصَّل"(٢) فصح أنْ تكون صفةً للصّوم .

<sup>(</sup>۱) العبارة هكذا في جميع النسخ ، والمعنى هو أنّ فخر الإسلام - رحمه الله \_ جمع بين هذين الوصفين \_ أي الإعراض عن ضيافة الله تعالى ، وكونه يوم عيد \_ ونص كلامه - رحمه الله \_ : { صوم يوم العيد وأيام التشريق حسن مشروع بأصله ، وهو الإمساك لله تعالى في وقته طاعة وقربة ، قبيح بوصفه وهو الإعراض عن الضيافة الموضوعة في هذا الوقت بالصوم ، فلم تنقلب الطاعة معصية ، بل هو طاعة إنضم إليها وصف هو معصية ، ألا ترى أنّ الصوم يقوم بالوقت ولا فساد فيه ، والنّهي يتعلّق بوصفه \_ وهو أنه يوم عيد \_ } فذكر الوصفين جميعا .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ج)

<sup>(</sup>٣) "المفصَّل" في النَّحو للزَّمخشري ، ص ١١٤

ثمّ في فرْقُه بين الفعلِ والاسمِ إشارةً إلى الفرْق بين النّذر في هذه الأيام والشّروع في الصّوم فيها ، مع أنّ عندنا كلّ عبادةٍ تُلتزمُ بالنّذر تُلتزم بالشّروع كالحجِّ وعكسه الوضوء ، وذلك لأنّه بالشّروع باشر المنهيّ عنه فلا يجبُ عليه الإنمام ، ولا يجبُ عليه القضّاءُ إذا فسَددا ، أما بالنّذر فما باشر المنهيّ عنه ؛ لأنّ الإعراض إنما يتحقّق بالإمساكِ بالعزْم عليه ، أمّا لو نذر بصوم سوم النّحر فصامه في ذلك اليوم حرَجَ عن موجب نذْره ، لأنّه ما العزم إلاّ هذا القدر ، وقد أدّى كمن قال : لله علي أن أعتق هذه الرّقبة \_ وهي عمياء \_ خرَجَ عن نذر هن أن الواجبات بها ، وكذلك لو نذر أنْ يصلّي في وقت آخر ، وإنْ نذر أنْ يصلّي في وقت آخر ، وإنْ عن مؤجب نذْره . والمسائل في "المبسوط" (، ) وانْ عن مؤجب نذْره . والمسائل في "المبسوط" (، ) .

<sup>(</sup>۱) عند أبي حنيفة ـ رحمه الله ـ ، وهو ظاهر الرّواية ، وبه قال محمّد في "الجامع الصّغير" حـين قال : { رجلٌ أصبح يوم النّحر صائماً ثمّ أفطرَ ، فلا شئ عليه } ص ١٤٣ . وعند أبي يوسف يقضي ، وقيــــل : عند أبي يوسف ومحمّد ، كما سبق هـ (٤) ص (٢٩٧) وسـيأتي تحقيق المســــــألة ص (٢١٠) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) في "المبسوط": خرج عن موجب نذره.

<sup>(</sup>۳) ساقطة من (ب)

<sup>(</sup>١) المبسوط ، للسرخسي ، ٩٦/٣ .

[ الخامسة ] : قوله : { ووقت طلوع الشمس ودلوكها صحيح باصله } (١) ؟ لأنّه وقت خَلَقه الله تعالى كسائر الأوقات ، فكان محلاً لفِعْلِ الخير الذي نص اللهُ (٢) بقوله تعالى : ﴿ وَافْعَلُوا الْخَيْرِ ﴾ (٢) وقوله : ﴿ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَات ﴾ (١) وقوله عَلَمُ اللهُ عَالَى : ﴿ وَافْعَلُوا الْخَيْرِ ﴾ (١) حيرٌ موضوعٌ فمن شاءَ فليستقل ومن شاءَ

وسيأتي بإذن الله تعالى ص ( ٧٠٨) أنّ الصّلاة في الأوقات المكروهة وسطٌ بين صوم يوم النحر والصّلة في الأرض المغصوبة من حيث النّهي ، فصوْم يوم النّحر صحيحٌ بأصله فاسدٌ بوصفه ، لذا فهو لا يُضمن بالشروع ، والصّلاة في الأرض المغصوبة صحيحةٌ من حيث الأصل والوصف ؛ لأنّ الوصف المقارن لها ـ وهو الغصب ـ خارجٌ بحساورٌ ، لذلك لم يُطلقوا عليه اسم الوصف ، لأنّ صفة الشّئ ما كان قائماً به أو ملازماً له ، وهذا ليس كذلك ، لذلك يتأدّى بها الواجب النّاقص والكامل وتضمن بالشروع ، أمّا الصّلاة في الأوقات المكروهة فقالوا : هي صحيحةٌ بأصلها ناقصةٌ بوصفها ، ولم يقولوا : هي فاسدة ، لذلك يتأدّى بها الناقصُ دون الكامل ، وتضمن بالشروع ، ويصحُ نذره بها أنظر : التقويم ( ٢٦ – ب ) ، أصبول الشاشي ، ص ٢٦١ ، أصول البزدوي مع الكشف ، الأسرار ، للسمرقندي ، ص ٢٣١ ، كشف الأسرار ، للنسفي ، ١٨٤١ - ١٤١ ، فقيق المراد ، ص ٣٩٣ الأسرار ، للنسفي ، ١٨٤١ - ١٤١ ، فقيق المراد ، ص ٣٩٣ .

<sup>(</sup>۱) صورة هذه المسألة: فيما لو شَرَعَ صلاة تطوّعٍ في وقتٍ نُهي عن الصّلاةِ فيه ، قالت الحنفية: صلاته لاتوصف بالصحة ولا بالبطلان ولا بالفساد ، بل توصف بالنقصان ؛ لأنّ أصل الصلاة مشروعٌ بأصلِ الوقت ، وإنما حاء النّهيُ لوصف خارجٍ عن ماهيّة الصّلاة غير داخلٍ فيها وهو كون الوقت المكروه منسوبٌ إلى الشيطان و فكان صحيحاً بأصـــلهِ ناقصاً بوصفه ، ولهذا لم يُجزئه عندهم أداءُ الكاملِ فيه ، فلا يصح أداءُ الفرائض والواجبات والمنذورات في ذلك الوقت ، واستثنوا منه عصر اليوم الذي هو فيه ، فيجوز له أن يؤدّي فيه الصّلاة و أي صلاة يومه و في الوقت المكروه ، وقد سبق بيانه ص ( 0.00 ) .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٧٧ ) من سورة الحجّ .

<sup>(؛)</sup> الآية ( ١٤٨ ) من سورة البقرة .

<sup>(°)</sup> ساقطة من (أ) و (ج) .

فليستكثر (١٠) ولا تقييد في هذه النّصوص بوقت دون وقت ، فكانت الصّلاة جائزة في جميع الأوقات بالنّظر إلى هذه النّصوص (خصوصاً) (٢) على ما ذكره الإمـــام شمس النّظر علاء الدّين أبوبكر محمد بن أحمد السّموتندي (٢) - رحمه الله ـ في "ميزان الأصول" فقال : {الصّحيحُ أنْ يقال إنّ سبب وجوب التّصديقِ للله تعالى على المكلّف ترادُف نِعَمِ الله تعالى عليه من نعمة الحياة وسلامة العقل والبدن ، وكذلك في سائر العبادات (١) لا يُعقل كون أنفُ س (٥) الأوقات أسباباً ، بل في الحقيقة الأسباب هي تتابعُ نِعِم الله تعالى عليهم في كلّ وقتٍ من هذه الأوقات الخمسة ، (وهي) (١) سبب وجوب [١١/ب] الصّلاة فيه شكراً لما أنعم عليهم } (٧) .

فعلى قوله ، كانت الأوقات كلها سواءً في (حقّ) (^) أداءِ الشّكرِ بالصّلاة والصّوم ؛ لتتابع (١) النّعم ، فإنّ تتابعَ النّعَمِ دائمٌ فينبغي أنْ تـدومَ محليّـةُ

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في "مسنده" عن أبي ذرّ ﴿ فَالْجُبُّهُ ، ٥/١٧٨ ، ١٧٩ ، ٢٦٥ ،

والطبراني في "الأوسط" عن أبي هريرة صليحة ، ١/١٨٣ (٢٤٥) ، ورمــز لــه الســــيوطي في "الجــامع الصغير" بالضعف ، ٢٤٧/٤ (١٨١٥) ، وقال الهيثمي : { فيه عبدالمنعم بن بشير وهو ضعيف } بحمــع الزوائد ، ٢٥٧/٢ ، ونسبه المناوي إلى الحاكم وابن حبان ، أنظر : فيض القدير ، ٢٤٧/٤ .

<sup>(</sup>۲) ساقطة من (أ) و (ج) .

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>؛)</sup> في ( ب ) و( ج ) و( د ) : وكذلك قال في سائر العبادات ، وكلمة ( قال ) زائدة غمير موجودة في "الميمنزان" أيضاً .

<sup>(°)</sup> في ( ج ) : نفس .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) و (ب) و (د) .

<sup>(</sup>٧) ميزان الأصول ، ص ٧٤٩ .

<sup>(^)</sup> ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٩) كتا النّعم، هكذا رُسمت في ( ب ) .

الوقتِ للشّكرِ الصّلاةُ ، فكان جميع الأوقات صحيحاً بأصْلِه لأداءِ الشّكر ، ومن أداءِ الشّكرِ الصّلاةُ ، فكان جميع الأوقات محلاً لها ، فكان صحيحاً بأصله ، فكانت الصّلاةُ في الأوقاتِ الثلاثةِ صحيحة ؛ لأنّ وقتها صحيح ولا قُبحَ فيه ، وكذلك لا قُبحَ في أركانها وشروطها ، ولكن فسدت الأوقاتُ الثلاثةُ من حيث الوصف ؛ لأنها منسوبة إلى الشّيطان وذلك في حديث الصُّنابِحيّ(١) وَعَنْ النّبي عَلَيْكُمُ نهى عن الصّلاة عند طلوع الشمس وقال : ﴿ إنّها تطلع بين قرني شيطان ، وأنّ الشيطان يزيّنها في عين من يعبدها حتى يسجدوا لها ، فإذا ارتفعت فارقها ، فإذا كان عند قيام الظّهيرة قارنها وإذا مالت فارقها ، فإذا تربت فارقها فلا تصليف قارنها وإذا مالت فارقها ، فإذا دنت للمغيب قارنها وإذا غربت فارقها فلا تصليف قارنها وإذا مالت قارفها في هذه

<sup>(</sup>۱) هو عبدالرّجمن بن عُسيْلة بن عسل بن عسال المرادي ، من حمير ، أبو عبدا لله الصّنابحي ، قدم المدينة بعد وفاة النبي عَلَيْنَا بخمس ليال ، فصلّى خلف الصّديق صَيْنَا ، قال ابن سعد : { كان ثقةً قليل الحديث } وكان عبادة بن الصّامت صَيْنَا كثير النّناء عليه ، قال النّهي : { بعضهم يَهِمُ فيه فيقول : عبدا لله الصّنابحي ، وبعضهم يقول : أبو عبدالرّجمن الصّنابحي } ، وقال ابن حجر : { هو رحل واحد من قال : عبدالرّجمن فقد أصاب اسمه ، ومن قال : أبو عبدا لله فقد أصاب كُنيته ، ومن قال : أبو عبدالرّجمن فقد أخطأ قلب كُنيته ، ومن قال : عبدالله فقد أخطأ قلب كُنيته فجعلها اسمه } عبدالرّجمن فقد أخطأ قلب كُنيته فجعلها اسمه كشهد فتح مصر ، قال ابن معين : تأخر إلى زمن عبدالملك بن مروان .

أنظر ترجمته في : طبقات ابن سعد ، 1/7 ، و ، ه ، التاريخ الكبير، للبخاري ، 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7 1/7

الأوقات ١١٥)، كذا في "المبسوط" ٢٠٠٠.

قَرْنُ الشَّيْ : قُوَّتُه (٣) ، أنا مُقرِنُ لهذا الأمرِ أي مطيقٌ له ، وقوّةُ الشَّيطانَ في هذه الأوقات الثّلاثة ؛ ( لأنّه )(١) يُسوِّلُ لعَبَدَة الشَّمسِ أنْ يسجدوا لها فيها

وبسنده من طريقه أخرجه كلِّ من: النسائي في كتاب المواقيت ، باب الساعات التي نُهي عن الصّلاة فيها ، ٢/٧٥/١ (٥٥٥) ، وابن ماجة في كتاب إقامة الصّلاة ، بـاب مـا جـاء في الساعات التي تُكره فيها الصّـلاة ، ٢/٧٥ (٣٩٧) ، وعبدالرزّاق في "مصنفه" في كتاب الصّلاة ، بـاب الساعات التي تكره فيها الصّـلاة ، ٢/٥٢٤ (٣٩٥٠) ، والشّافعي في "اختلاف الحديث" ، بـاب الساعات التي تكره فيها الصّلاة ، ص ٨٠ ، والبيه هفي في "سننه الكبرى" كتاب إقامة الصّلاة ، باب الساعات التي تكره فيها الصّلاة ، ص ٨٠ ، والبيه هفي في "سننه الكبرى" كتاب إقامة الصّلاة ، باب النّهي عن الصّلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها ، ٢/٤٥٤ ، والبغوي في "شرح السنّة" في كتـاب الصّلاة ، باب الأوقات التي نُهي عن الصّلاة فيها ، ٣/٠٣٤ (٧٧٠) .

صحيح البخاري ، كتاب بدء الخلق ، باب صفة إبليس وجنوده ، ١١٩٣/٣ (٣٠٩٩) ، صحيح مسلم ، كتاب صلى عن الصّلاة فيها ، مسلم ، كتاب صلى عن الصّلاة فيها ، المراد ٥٠١٥ (٨٢٨) .

ومادة (قَرَنَ) في اللَّغة لها معان عدّة ، منها ما ذكره صاحب الكتاب . أنظر : غريب الحديث ، لأبن قتيبة ، ١١٥/٢ - ١١٦ ، تهذيب اللَّغة ، للأزهري ، ١٦/٩ ـ ٩٥ ، شرح السنّة ، للبغوى ، ٣٢١/٣ .

وقد ذكر ابن عبدالبر \_ رحمه الله \_ في "التمهيد" أقوال العلماء في المراد بــ ( القــرن ) هنا في الحديث بمالا مزيد عليه . أنظر : التمهيد ، ٦/٤ ـ ١٧ .

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام مالك في "موطئه" عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسار عـن عبـدا لله الصُّنـابحي ، كتاب القرآن ، باب النّهي عن الصّلاة بعد الصبح وبعد العصر ، ٢١٩/١(٤٤) .

<sup>(</sup>۲) المبسوط، للسرخسي، ۱۵۱/۱.

<sup>(</sup>٣) في (ج) : قُرَنَ الشيئ : أي قُرَنه .

<sup>( &</sup>lt;sup>ئ )</sup> ساقطة من ( د ) .

والتشنية (١) للمبالغة ، وقيل (١): إنّ الشّيطانَ يقابلُ الشّمسَ حين طلوعها وينتصبُ دونها حتى يكون طلوعها بين قوْديه \_ أي جانبي رأسِه \_ فينقلبُ سجودُ الكفّارِ للشّمسِ عبادة له ، كذا في "جُمل الغرائب"(٣) ، والنّسبةُ إلى الشّيطانِ تورثُ الكراهة سواءٌ كان في ظرف الزّمان أو المكان ، ألا ترى أنّ الوقوفَ في جميع أماكن عَرَفة صحيحٌ إلاّ بطن عُرَنة ، والوقوفُ هناك(١) غير صحيحٍ لما أنّ ذلك الموضع منسوبٌ إلى الشّيطان(٥) .

<sup>(</sup>۱) هي في جميع النّسخ غير منقوطة ، فيحتمل أنْ تكون هذه الكلمة ( والنّسبةُ للمبالغة ) ولها وجه ؟ حينما نسب طلوع الشّمس وغروبها إلى قرني الشّيطان ، ويحتمل أنْ تكون ( والتّشبيه للمبالغة ) ولها وجه ؛ أي شبّه طلوع الشّمس وغروبها بطلوعها وغروبها بين قرني شيطان ، ويحتمل أنْ تكرون ( والتّثنيةُ للمبالغة ) ولها وحة أيضاً ؛ حينما قال : قرني شيطان بالتّثنية ، وقد وردّت هذه اللفظ ... اي التثنية \_ في بعض شروح هذا الحديث ، فرأيت أنْ أُثبتها .

<sup>(</sup>٢) قاله ابن قتيبة ـ رحمه الله ـ ، أنظر : تأويل مختلف الحديث ، له ، ص ١٤٦ .

<sup>(</sup>٣) كتاب "جُمل الغرائب" للنيسابوري الموجود منه نســـخة وحيدة مصوّرة على الميكروفيلم بمركز البحوث والدّراسات الإسلامية بجامعة أمّ القرى ، ويوجد سقطٌ في هذا المكان يُقدّر بحوالي(٢٠ لوحة) لذلك لم أستطع الوقـوف على نصّ هذا الكلام .

ولكن ذكرت في الهامش السّابق أنّ هذا القول لابن قتيبة ، وقد ذكرت مرجعه مــن كتابـهـــ رحمه الله ــ وذكره أيضاً الأزهري في "تهذيب اللّغة" ، ٨٩/٩ ، والبغوي في "شرح الســنّة" ، ٣٢١/٣ وقال أيضاً : قَرنه أي حزّبه قال الله تعالى :﴿ وأنشأنا من بعدهم قرناً آخرين ﴾ .

<sup>( ؛ )</sup> في ( د ) : هنا .

<sup>(°)</sup> أخوج الطبراني عن عمرو بن معدي كرب الزبيدي قبال : لقد رأيتنا من قُربٍ ونحن إذا حجحنا قلنا : لبّيك تعظيماً إليكَ عُذراً ، هذي زَبيداً قد أتتك قصراً ، يقطعن حبّتاً وجب الأ وُعراً ، قد خلّفوا الأنداد حُلواً صُفراً ، ولقد رأيتنا وقوفاً ببطن مُحسِّر نخاف أن تتخطّفنا الجنّ فقال لنا رسول الله عَلَيْنَا والله عَرَنة فإنهم إخوانكم إذ أسلموا وعلّمنا التّلبية ﴾ المعجم الأوسط ، للطبراني ، ورتفعوا عن بطن عُرَنة فإنهم إخوانكم إذ أسلموا وعلّمنا التّلبية ﴾ المعجم الأوسط ، للطبراني ،

فقال في الجواب عنه: إنما تتأدّى الوقتيّة لأنّ الوقت سببُها \_ وهو ناقص لل في الجواب عنه: إنما تتأدّى الوقتيّة لأنّ الوقت سببُها \_ وهو ناقص فيه \_ ، والواجب إذا كان ناقصاً يتأدّى بالأداء النّاقص ، لأنّه أدّاه كما وجب ، كصوم يوم النّحر إذا كان نذرَه ( به )(١) .

وفيه وحة آخر \_ وهو الأصح \_ وهو: أنّه لما كان فسادُ وصفِ الصّلاة في [٩٩] من حيث الوقت ، وجَبَ أنْ لاتنتقصَ الصّلاة بذلك ، كالصّلاة في الأرضِ المغصوبة حيث يتأدّى فيها الكامل ؛ وهذا لأنّ ذلك ظرفُ مكان ، وهذا ظرفُ زمان ، فيستويان في كونهما ظرفاً للصّلاة (٢) ، ينبغي أنْ يستويا في عدمِ إيراثِ النّقصان ، وظرفُ المكانِ لايورثُ النّقصان \_ كما ذكرنا \_ يجبُ أنْ يكون ظرفُ الزّمان كذلك .

فأجاب عنه وقال: نعم كذلك، إلا أنّ الوقت سبب للصّلاة، وقد اتّصف السّبب بالنّقصان، فيظهر ذلك في المسبّب (\_ وهو الصّلاة \_ إذْ الحكمُ نتيجةُ السّبب، فيثبتُ على حسب ثُبوتِ السّبب) (٢) فلذلك لايتأدّى به الكامل، ولكن تُضمن بالشّروع؛ لما أنّه [٤٧/د] ظرفُها لا مِعْيارُها، فكان اتّصالُ القُبحِ بالصّلاةِ أقلَّ بالنّسبة إلى [٨/ج] الصّوم، فإنّ الوقت في الصّومِ الصّومُ الصّومَ ، فإنّ الوقت في الصّومِ

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) و (ج) .

 <sup>(</sup>٢) في ( ب ) : في كونهما طرفي الصّلاة .

<sup>(</sup>٢) ساقط من ( ج ) .

معيارٌ له ، والمعيارُ مستغرقٌ لجميع ما يؤدّى فيه ، فكان القُبحُ الثّابتُ في المعيارِ أكثر اتّصالاً بالمؤدّى ، فيكثرُ تأثيرُه في الفساد ، فلا يُضمن في الصّوم لذلك .

ولأنّ الوقت داخلٌ في ماهيّة الصّوم ؛ لأنّ الصّوم عبارةٌ عن الإمساكِ عن المفطّرات التّلاثِ نهاراً مع النيّة ، حتى يطولَ الصّومُ بطُولِهِ ويقصرُ بقِصِره فكان القبحُ المتمكّنُ في الوقتِ متمكّناً في الصّوم ، فازداد أثرُ القبح في الصّومِ فأورثَ الفسادَ ، والمضمونُ من الصّومِ والصّلاةِ عند الإفسادِ ما هو الصّحيحُ في أصْلِه ، وبهذين المعنيين (١) صار الصّومُ (كأنّه فسَدَ من أصْلِه فلم يُضمنْ بالشّروع ، فصار ) (١) كأنه شَرَع في صوم فاسد .

وأما الوقت في الصّلاة فغيرُ داخلٍ في ما هيّتها ، فلم يكن القُبحُ المتمكّنُ في الوقتِ متمكّناً في الصّلاة ؛ لقلّة الاتصالِ بما هو فاسدٌ فلا يوجبُ الفسَاد ، كالقُبحِ النّابتِ في الأرضِ المغصوبة ، إلاّ أنّ الوقت سببُ الصّلاةِ ، وهو ناقصٌ فيظهرُ النّقصانُ في المسبّب \_ على ما بيّنا \_ وأمّا الأرضُ فليست بسببٍ ، فلا تؤثّرُ فيها شيئاً ، فلذلك يؤدّى [٢١١/ب] فيها الكامل(٢) .

[ الأولَ ] : أمَّا الصّوم ، فاتّصالُ القُبح فيه أكثر \_ لما بيّنا \_ فلذلك لايتأدّى به الكامل ، ولا يُضمنُ بالشّروع .

<sup>(</sup>١) أحدهما : كوْن الوقت معياراً للصّوم ، والثاني : كونـه داخـلٌ في مـا هيّتـه . كـذا في هـامش النسخة ( أ ) .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ج)

<sup>(</sup>٣) أنظر : كشف الأسرار شرح المنار ، للتسفي ، ١٤٩/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٧٨/١

<sup>(</sup>١) في ( ج ): الذي يتصل في القبح .

[ الشَّاني ] : وأمَّا الصّلاة في الأوقاتِ المكروهة فاتّصالُ القُبح بها أقلَّ بالنّسبةِ إلى الصّلاة في الأرضِ المغصوبة ، فلذلك لا يتأدّى بها الكاملُ كما في الصّوم وتضمن بالشّروع ، كما في الأرضِ المغصوبة ، فصـــارت هي وسطاً بين الصّوم والصّلاة في الأرض المغصوبة .

والثالث: الصّلاة في الأرضِ المغصوبة \_ فقد بيّنا حكمها \_(١).

ثمّ كوْن الوقت سبباً وهو ناقصٌ في حقّ الصّلاةِ ظاهر ، وأمّا في حقّ مطلق الصّلاة كالتطوّع وغيره ، فإنّ سببَ الصّلاةِ هـو البقاء ، لما عُرف في "ميزان الأصول" على ما بيّنا (٢) فأقيم الوقتُ مقامَه تيسيراً ، والبقاءُ موجودٌ في حقّ المتطوّع ، فكان السّببُ موجوداً ، وكان الوقتُ السّببَ وإنْ تخلّف الوجوب ، كذا ذكره الإمام بدر الدِّين الكرْدريّ ـ رحمه الله ـ (٢) .

أوْ نقـــول: لما كان الوقتُ سبباً لجنْسِ الصّلوات ـ وهو الفرائض ـ أُلْحِقَ التطوّعُ به ( فيجعل سبباً في حقّ التطوّع ) ( ؛ ) أيضاً ، لما أنّ التطوّعُ يجبُ بالشّروع ، والشّروعُ فعْلُ العبْد ، فكان إيجاباً ، وإيجابُ العبْدِ معتبرٌ بإيجابِ الله تعالى ، فكذلك فيما أوجبَ العبد الله تعالى ، فكذلك فيما أوجبَ العبد

<sup>(</sup>١) ص ( ٦٥٥) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) ص (٧٠٢) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته ص ( ٨٨ ) من هذا الكتاب ، كما سبق التعريف بكتابه ـ رحمه الله ـ في القسم الدّراسي ص ( ١١٣ ) ، ولم أحد من نقل عنه ذلك .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (١) .

لأَنّه لو شَرَعَ فريضةً ( في هذا )(١) الوقتِ كان هذا الوقتُ سبباً لها ، فكذا إذا شَرَعَ التطوّعَ في هذا الوقت ،كان هذا الوقت سبباً له .

### والدليل عليه:

أنّ من شَرَعَ صلاة التطوّع في وقت مكروه فأفسدها ، فقضاء في وقت آخر مكروه يجوز ، كذا في "نوادر المبسوط" (٢) ، فعلّل فقال : لأنه لو أدّاها حين افتتحها لم يكن عليه شئ آخر ، فكذلك إذا قضاها في مثل ذلك الوقت لم يلزمه آخر ، لأنّ القضاء بصفة الأداء ، ثبت نقصانها بنقصان الوقت في الأداء ، ونقصان الوقت في الأداء ، ونقصان الوقت في الأداء الما يؤثّر في القضاء أنْ لو كان الوقت سبباً له .

قوله: { فازداد الأثر } أي أثرُ قُبح المعصيةِ الذي حصَلَ من الإعراضِ عن الضّيافةِ بسبب الصّوم في \_ يومِ العيدِ \_ في الصّومِ فأفسده ، فلم يجب الضّمانُ بالقضاء ؛ لأنّ وجوبَ القضاّ ء يُبتنى على وجوبِ الصّيانة في الأداء ، فمهما وجبَ عليه الإبطالُ استحالَ أنْ تجبَ عليه الصّيانةُ في الأداء ، فاستحال أيضاً وجوبُ القضاء مرتباً عليه ، إذْ الخلفُ لا يجبُ بدون وجوب الأصل .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) و (د) .

<sup>(</sup>٢) المبسوط ، للسّرخسي ، ٢٠٩/١ ، باب مواقيت الصّلاة وليس في "النوادر" كما ذكر .

ثمّ هذا الحكم على قول أبي حنيفة ومحمد خلافاً لأبي يوسف ـ رحمهم الله تعالى ـ في رواية "المنظومة"(١) فقال :

# وصوْمُ يوم العيدِ يقضي إذا شَـرَعْ(٢)

وذكر في "الهداية" (٢) و "المحتلفات" (١) الخلاف بين أبي حنيفة وصاحبيه فقال : {وعن أبي يوسف ومحمد في "النّوادر" أنّ عليه القضاء قياساً على

وعلى هذا ، يكون أبو يوسف ـ رحمه الله ـ قد انفرد بهذا القول ، وهو قضاءُ صوم يوم النّحر فيما لو صامه شخصٌ فأفسده ، قال علاء الدِّين البخاري في "كشف الأسرار" : { رواه بِشْر بـن الوليد عنه ، كذا في "الأسرار" و "الكشف" لأبي جعفر } .

أنظر: المنظومة ، للنسفي ، كتاب الصّوم ، باب أبي يوسف ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٧٧/١ وقد سبق ص ( ٧٠٠) من هذا الكتاب أنّ الخلاف بين أبي حنيفة ومحمّد \_ وهو ظاهر الرّواية في أنّه لا يجبُ عليه القض\_اء \_ وبين أبي يوسف رحمهم الله تعالى ، ولك\_ن حكى أبو الليث السمرقندي وشمس الأئمة السرخسي والمرغيناني أنّ الخلاف في هذه المسألة بين أبي حنيفة وبين أبي يوسف ومحمّد \_ رحمهم الله تعالى \_ ، فعند أبي حنيفة لا يقضي ، وعندهما يقضي .

أنظر: الجامع الصّغير، للإمام محمّد بن الحسن، ص ٢٧٧، المخلف، لأبني الليث (٣١])، المبسوط، للسرخسي، ٩٧/٣ـ٩٨، الهداية، للمرغيناني، ١٣١/١-١٣٢، كشف الأسرار، للبخاري، ٢٧٧/١.

ولكن يحتمل أنْ يكون هنا تصحيفٌ في اللفظ ، فلعلّه كتاب "المختلف" ، وكتاب "المختلف" لأبي الليث نصر بن محمّد بن أحمد السمرقندي ( ٣٧٣ هـ ) ، وقد سبق التعريف به أيضاً في القسم الدّراسي ص ( ١٢٢ ) ؛ والذي يقوّي هذا الاحتمال أني وجدت هذه المسألة منصوصاً عليها في هذا الكتاب كما ذكر السّغناقي ، فلذلك ذكرت هذا الكتاب من ضمن مصادره التي اعتمد عليها المؤلّف ـ رحمه الله ـ . أنظر : كتاب المحتلف ، لأبي الليث ( ٣١ ـ أ ) .

<sup>(</sup>١) "المنظومة في الخلافيات" للإمام أبي حفص عمر بن محمد النسفي ( ٣٧هـ ) وقد سبق التعريف بهذا الكتاب في القسم الدّراسي ص ( ١٢٤ ) .

<sup>(</sup>٢) قال أبو حفص النسفي ـ رحمه الله ـ في الباب الثاني ـ باب أبي يوسف ـ في (كتاب الصّوم) وصوَّمُ يومُ العيدِ يقضي إذا شَرَعْ فيه على تنفّلِ ثمّ قطَـــــــــــعْ

<sup>(</sup>۳) الهداية ، للمرغيناني ، ۱۳۱/۱-۱۳۲۱.

<sup>(؛)</sup> سبق التعريف بهذا الكتاب في القسم الدّراسي ص (١٢٢).

الشروع في الصّلاة في الأوقات المكروهة } \_ وقد ذكرنا الفرق بينهما \_ ، وأيضاً إنّ بنفس الشّروع في الصّوم يصير صائماً حتى يحنث به الحالف على الصّوم ، فيصير مرتكباً للنّهي ، فيجبُ عليه إبطالُه لحقّ الشّرع ، فلا يجبُ القضاء لوجوب الإبطالُ في الأداء [٢٦/أ] من الإبتداء .

أمّا الصّلاة فلا يصير مرتكباً للنّهي بنفس الشّروع (فيها) (١) حتى يتمّ ركعة ، لأنّ الشّروع في الصّلاة ليس بصلاة ، ولهذا لا يحنثُ به الحالف على الصّلاة ، فوقع ابتداؤها على الصحّة ، فيجبُ صيانةُ المُؤدّى ويكون مضموناً بالقضاء ، كما في الشّروع فيها في غير الأوقات المكروهة (٢) .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (د).

<sup>(</sup>٢) أنظر : الهداية وشروحها ، ٣٨٨-٣٨٧/٢ .

<sup>(</sup>٢) هذا اعتراض على أصل الحنفية في هذا الباب.

<sup>(؛)</sup> قال الزيلعي : { غريبٌ بهذا اللفظ } وقال : في الباب أحاديث منها ما أخرجه ابن حبان والدارقطني عن سعيد بن يحي بن سعيد الأموي ثنا حفص بن غياث عن ابن حريج عن سليمان بن موسى عن الزهري عن عروة عن عائشة - رضي الله عنها - قالت : قال رسول الله عنها : ﴿ لا نكاح الاّ بوليّ وشاهدي عدل ﴾ إلاّ ثلاثة أنفس ، ولا يصح في ذكر الشاهدين غير هذا الخبر } وكذا قال ابن حرة : { لا يصح في هذا الباب غير هذا السّند } .

أنظــــر: الإحسان بترتيب صحيح ابن حبان ، كتاب النكاح ، باب في الولي ، ١٢٥/٦ ، المحلّـى ، لابن حزم ، ٩/٦٥ سنن الدارقطني ، ٣/٢٦-٢٢٦ ، نصب الرّاية ، للزيلعي ، ٣/١٦٧ .

النَّفْي \_ على ماهو صيغتُه \_ لكان إحباراً عن عدمه ، وهو قد يوجد حسّاً فحينئذٍ يلزمُ الخُلف في كلامِ صاحبِ الشّرع ، لما عُرف في قوله تعالى:﴿ فَلاَ رَفَتُ ولا فُسُوقَ ﴾ (١) أي لا ترفتُوا ولا تفسُقُوا .

<sup>==</sup> وفي الباب عن عمران بن الحصين وللجائية أخوجه الطبراني في "الكبير"، المحمد المعارفة في "الكبير"، وعبدالسوزاق في "مصنفه" كتساب النكاح، بساب النكاح بغير وليّ، ١٩٦/٦ (٢٩٩) ، والبيهقي في "السنن الكبرى" ١٢٥/٧، قال ابن حجر: {حديث عمران بن حصين في إسناده عبدا لله بن محرّر وهو متروك ، ورواه الشّافعي من وجه آخر عن الحسن مرسلاً } وقال: { وهذا وإن كان منقطعاً فإنّ أكثر أهل العلم يقولون به } تلخيص الحبير، ١٥٦/٣.

وبنفس اللفظ أيضاً أخرجه الدارقطني عن عبدا لله بن العباس وعبدا لله بن عمر وعبــدا لله بـن مســعود ﷺ أجمعين . أنظر : سنن الدارقطني ، ٣٢٢/٣ ، ٢٢٥ .

<sup>(</sup>١) الآية ( ١٩٧ ) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) أخرج من طريق يحي بن زيد بن عبدا لله الحجم الكبير" عن أبي سبرة صَّطَّتُهُ من طريق يحي بن زيد بن عبدا لله بن أنيس عن عبدا لله بن سبرة عن أبيه عن حدّه ، ٢٩٦/٢٢ (٧٥٥) .

وفي الباب عن أبي هريرة وسعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل - رضي الله عنهما - بلفظ : ﴿ لا صـــــــــلاةً لمن لا وضوءً له ﴾ ، فحديث أبي هريرة أخرجه أبو داود في كتاب الطهارة ، باب في التسمية على الوضوء ، ١/٧٥ (١٠١) وابن ماجة في كتاب الطهارة ، باب ما حاء في التسمية على الوضوء ، ١/٧٥ (١٠١) والمناد قطني في "سننه" ١/٩٧ والحاكم في "مستدركه" ، ١٤٦/١ ، قال الذّهبي : { إسناده فيه لين } .

وأمّا حديث سعيد فقد أخرجه الدارقطني في كتاب الطهارة ، باب التسمية على الوضوء ، ٧٣/١ . وابن أبي شيبة في "مصنفه" كتاب الطهارة ، باب في التسمية على الوضوء ، ٣/١ .

بفاتحة الكتاب (١١) ، أمْرٌ بالوضوءِ وقراءةِ الفاتحة ، فيكون الأمْرُ نهْياً عن ضدّه اقتضاءً ، فورَدَ نقْضاً على الأصْلِ الذي قلنا إنّ النّهْي في الأفعالِ الشرعيّة لا ينفي ١٠) المشروعيّة ، والنّكاحُ فعلُ [٣١١/ب] شرعيٌّ ، وعند عدمِ الشّهودِ حالةَ النّكاح يفسُدُ النّكاحُ أصلاً ووصْفاً (٢) .

فأجاب عنه بطريقين :

### أحدهما:

على وحْهِ المنْع ، يعني لانُسلّم بأنّه نهْيٌ ، بلْ نفيٌ على حقيقته ، فلا يَرِدُ على النّهْ على على الله على علينا نقْضاً ؛ لأنّ كلامَنا في النّهْي لا في النّهْي ، وأمّا قولُه : فلو حُملُ على النّهْي يلزمُ الخُلفَ كما في قوله تعالى :﴿ فلا رَفَتُ ﴾ ، قلنا : لانُسلّم لُزومَ الخُلف ؛ لأنّ المنفيّ ( ) هو النّكاحُ الشرعيّ ، والنّكاحُ الشرعيّ بغير شهودٍ لا الخُلف ؛ لأنّ المنفيّ ( ) هو النّكاحُ الشرعيّ ، والنّكاحُ الشرعيّ بغير شهودٍ لا

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني عن أبي هريـرة ضَيَّجُهُ في كتـاب الصّلاة ، بـاب وحـوب قـراءة أمّ الكتــاب ، ٢٢١/١ و والبيهقي عن عبادة بن الصّامت صَيَّجُهُ في "السنن الصغير" ، كتاب الصّــلاة ، بـاب فـرض الصّلاة وسننها ، ١/١٤١/١ (٣٥٤) .

والحديث المتفق عليه عن عبادة في المفط : ﴿ لا صلاةً لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب ﴾ ، أنظ والحديث المتفق عليه عن عبادة في الصّلاة ، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم ، الطلب وحوب قراءة الفاتحة في كلّ ركعة ، الممام (٣٩٤) ، صحيح مسلم ، كتاب الصّلاة ، باب وجوب قراءة الفاتحة في كلّ ركعة ، الممام (٣٩٤) .

<sup>(</sup>٢) في (ج) : لا يُبقى .

<sup>(؛)</sup> في ( ج ) : لأنّ المنهيّ .

يوجد أصلاً ، فكان النَّفْيُ على حقيقته ، بخلاف الرَّفَث فإنَّه يوجد حسًّا ، فلا يمكن حملُه على النَّفْي(١) .

## والثاني :

على وحهِ التسليم، فنقول: إنْ سلّمنا أنّه نهيّ، لكنّ النّهي يقتضي الحرمة لا محالة، ومِلْكُ النّكاحِ مِلْكُ ضروري، لأنّه استيلاءٌ على جزء الحُرّة، وهي بجميع أجزائها غيرُ قابلةٍ لتملّك الغير إيّاها، ولأنها مالكةٌ فلا يتحقّق كونها مملوكةً؛ للتّنافي، لأنّ المالكيّة أمارة القُدرة، والمملوكيّة أمارة العحشز، وبينهما تضادٌ وتنافٍ، حتى إنّها مالكةٌ بعد النّكاح أيضاً ولهذا كان العقْرُد، وبينهما تضادٌ وتنافٍ، حتى إنّها مالكةٌ بعد النّكاح أيضاً ولهذا كان العقْرُد، وبينهما تضادٌ وتنافٍ، حتى إنّها مالكة تعلى إيّاها، وفي ثبوتِ الملكِ عليها لما كانت حُرّةً كانت مكرّمةً بتكريم الله تعالى إيّاها، وفي ثبوتِ الملكِ عليها نوعُ إهانةٍ في حقّها، لما في ذلك من جعلها مصبّاً للفُضلة المستقذرة، وتصييرها كالبالوعاتِ والمستنقع للنّجاسات، وفيه من الإهانةِ ما فيه، فكان ثبوتُ كالبالوعاتِ والمستنقع للنّجاسات، وفيه من الإهانةِ ما فيه، فكان ثبوتُ الملكِ عليها ضرورة الحلّ، وهي أنّ الشارع حكم ببقاءِ العالَم إلى مُدّة، ولا بقاءَ له إلاّ ببقاءِ جنْسِ الإنس، ولا يبقى جنسه [٥٧/د] إلاّ بالتّوالد والتناسل ولا يكون التّوالدُ والتناسلُ إلاّ بإتيانِ الذّكورِ الإناث، ولا طريق لإتيان الذّكورِ الإناث، ولا طريق لاتيان الذّكورِ الإناث المؤلِّد المؤلِّد ولا طريق لاتيان الذّكورِ الإناث الذّكورِ الإناث الذّكورِ الإناث المؤلِّد ولا طريق لاتيان الذّكورِ الإناث المؤلِّد ولللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المؤلِّد وللهُ اللهُ اللهُ المؤلِّد وللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المؤلِّد وللهُ اللهُ اللهُّذِ اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) أنظر: التقويم (۲۰ ـ ب) (۲۰ ـ أ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ۲۸۲/۱ ، أصول البزدوي مع الكشف ، ۲۸۲/۱ ، أصول السرخسي ، ۱/۱ ، الميزان ، ص ۲۵-۲۲ ، كشف الأسرار ، للنسفي ، ۱/۱۱ ، تحقيق المراد ، ص ۳۹۷ .

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> في (ب) و (ج): العقد ، والصّواب ما أثبته من النسخة (أ) و (د) ؛ لأنّ الشّيخ عبدالعزيز البخاري ـ رحمه الله ـ وضّح ذلك بقوله: { ألا ترى أنه لو قُطع طرفها ، وآجرت نفسها ، أو وُطئت بشبهةٍ كان الأرْشُ والأجرُ والعقرُ لها دون الزوج } كشف الأسرار ، ٢٨٣/١ ، وهو هكذا في شرح المنار ، للنسفي ، ٢٨٣/١ .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( د ) .

الإناثَ إلا بطريقٍ خاصِّ شرعاً يقطعُ المنازعة ، وهو النّكاح ، فكان ثبوتُ المِلْك عليها ضرورة الحلِّ الذي يتحقّق به الغِشيان(١) ، فإذا انعدمَ الحلُّ بالحُرمة لأنّهما ضدّان فلا يجتمعان ، إنعدمَ المِلكُ الثابتُ ضرورةَ ثبوتِ الحلّ ، فينعدمُ النّكاحُ لفواتِ حُكمِه أصلاً ، وهذا بخلافِ البيع فإنّه شُرعَ لِلكِ اليمين ، والحلُّ فيه تابع ، فيثبتُ إنْ وحدَ محلّه ، وإلاّ فلا يحلّ (٢) في مِلْك اليمين عند انعدامه بالحرمة ، ولهذا يجوزُ شراءُ الأمة المحوسيّة ولا حِلَّ فيها ، ولو كان الحِلُّ في البيع مقصوداً لبطلُ السّببُ لفوات حكمه ، ولما كان الحِلُّ فيه تبعاً لم يلزم من زوالِه زوالُ المقصود وهو المِلْك في في البيعُ مشروعاً بأصْلِه ؛ لأنّه لم ين فائدته المطلوبة منه (٢) .

قوله: { لا ينفصل عن الحل } أي ابتداءً وبقاءً ، حتى لو طَرَأ حالَ بقَاءِ النِّكاحِ ما يمنعُ ابتداءَ النِّكاحِ يبطلُ النِّكاح ، كما إذا تمجّست (، المرأة . قوله: { كالأمة المجوسية والعبيد } نشــر للا لفَّ قبله ، فإن قوله:

{ كالأمة المجوسية } نظير قوله: { في موضع الحرمة } ، وقوله: { والعبيد والبهائم } نظير قوله: { في ما لايحتمل الحل أصلا } .

<sup>(</sup>١) الغِشَاء: الغِطاء، والغِشيان: كنايةٌ عن الجماع، والفعلُ غَشِيَها يغشاها غِشياناً، قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا تَغَشَّاهَا حَمَلَتْ حَمْلاً خَفِيفاً ﴾ .

أنظر: تهذيب اللغة ، ١٥٤/٨ ، معاني القرآن ، للنحّاس ، ١١٣/٣ ، معجم مقاييس اللغة ، ٤٢٥/٤ .

<sup>(</sup>٢) في ( د ) : فلا يخْلُ .

<sup>(</sup>٣) أنظر: التقويم ( ٢٥ – ب )( ٢٦ – أ ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ٢٨٢/١ ، أصول السرخسي ، ١/١٠ ، الميزان ، للسمرقندي ، ص ٢٤٤ .

<sup>(؛)</sup> أي انتقلت إلى المجوسيّة ـ والعياذ با لله ـ .

قوله: { ولا نقول في الغصب } (١) وجه الإيرادِ هو: أنّ الشّـافعي مرحمه الله ـ يقول: النّهيُ عندي يقتضي القُبحَ لعينه على الإطلاق، سواء كان المنهيّ عنه شرعياً أو حسيباً، فلا يفيدُ حكماً مطلوباً شرعاً، وأنتم تفرّقون بينهما، وقد ساعدتموني في أنّ النّهي في الأفعال الحسيّة يقتضي القُبحَ لعينه ، وبالإجماع أنّ القبيحَ لعينه لا يفيدُ حكماً مطلوباً شرعياً كبيع الحُرِّ والمضامين، والكفر والعبث، ثمّ الغصّبُ والزّنا فعلان حسيّان وقد وَرَدَ النّهي عنهما بقوله تعالى: ﴿ لاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالُكُمْ بَيْنكُمْ بِالبَاطِلِ ﴿ ٢) ومن الباطلِ الغصبُ، وقوله وَلَيْ : ﴿ من غصبَ شبراً من أرضٍ طوَّقه الله تعالى يوم القيامة من سبْعِ أَرضين ﴾ (٢) وقوله تعلى يوم القيامة من سبْع أَرضين ﴾ (٢) وقوله تعلى يوم فاحِشةً ﴿ ولاَ تَقْربُوا الزِّنَا إنّه كَانَ فَاحِشَةً ﴾ (٤) ، وبالإجماع أنّ هذين النّهييْن يقتضيان القُبحَ في المنهيّ عنه لمعنى فاحِشَة في عينه ، وقد أثبتُم المِلْكُ بالغصبِ ، وهو حكمٌ مطلوب ، وثبوتُ المصاهرةِ في عينه ، وقد أثبتُم المِلْكُ بالغصبِ ، وهو حكمٌ مطلوب ، وثبوتُ المصاهرةِ بالزّنا ، وثبوتُ المصاهرةِ نعمة حيث منَّ الله تعالى به العبادَ بقوله : ﴿ وَهُو الذي حَلَقَ مَن المَاءِ بَشَراً فجَعَلَه نَسَباً وصِهْراً ﴾ (٥) فكان هذا منكم نقْضاً الذي خَلَقَ مَن المَاءِ بَشَراً فجَعَلَه نَسَباً وصِهْراً ﴾ (٥) فكان هذا منكم نقْضاً للأصُول (١) !

<sup>(</sup>١) وهذا اعتراضُ ثانِ

<sup>(</sup>٢) الآية ( ١٨٨ ) من سورة البقرة

<sup>(</sup>٣) متفق عليه عن سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل فلي الفظ: ﴿ من أخذ شبراً من الأرض ظلماً ﴾ صحيح البخاري ، كتاب بدء الحلق ، باب ما حاء في سبع أرضين ، ١١٦٨/٣ (٣٠٢٦) ، صحيح مسلم ، كتاب المساقاة ، باب تحريم الظلم وغصب الأرض ، ١٢٣١/٣ (١٦١٠) .

<sup>(</sup>٤) الآية ( ٣٢ ) من سورة الإسراء .

<sup>(°)</sup> الآية (٤٥) من سورة الفرقان ، وعند قوله تعالى :﴿ بَشَراً ﴾ إنتهت اللوحة [٩٣] من النسخة (أ) .

<sup>(</sup>٦) أنظر : الأمّ ، للشّافعي ، ٢٢/٥ ، الرّوضة ، للنووي ، ١١٣/٧ ، تحقيق المراد ، ص ٣٩٦-٣٩٦ البحر المحيط ، ٤٤١/٢ .

فأجابَ عنه بقوله : { ولا نقول في الغصب } إلى آخره(١) ، وتفسير الجواب هو: أنّ الضّمانَ حكمٌ مشروعٌ ثابتٌ بالغصْبِ بالإجماع ، وهذا الحكمُ لا يثبتُ إلاّ بثبوتِ المِلْكِ للغاصبِ في المبدّل ، فكان ثبوتُ المِلْكِ للغاصبِ شرْطاً(٢) لثبوتِ هذا الحكم المشروع \_ وهو الضّمان \_ .

وبيان أنّه شرُطَّ لثبوت الضّمان: أنّر الضّمان شُرِع جبْراً لما فات من مِلْكِ المغصوبِ منه ، لا زجْراً على الغاصب ، ألا ترى أنّ جماعةً إذا اجتمعوا على غصب عين واحدة يجبُ عليهم قيمة واحدة ، ولو كان ضمانُ جناية (۱) الفعلِ [٢٠١٠] على طريقِ الزّجرِ لوجبَ على كلّ واحدٍ منهم قيمة على حِدة ؛ لأنّ ضمانَ الفعل يتعدّدُ بتعدُّدِ الفاعل ، ولما كان الضّمانُ ضمانَ جبْر وهو يستدعي فوات الأصلِ – إذْ لا جبْرَ مع بقاءِ الأصل ، لأنّه لو لم يَفُتُ الحَمْمُ المخصوبِ منه من المغصوبِ مع دخول الضّمان في مِلْكه يلزمُ احتماعُ البَدَل والمبدَل في مِلْك (رجلٍ ) (٥) واحدٍ ، وهذا مما لانظيرَ له في الشّرع ، فكان فواتُ مِلْك المغصوبِ منه من المغصوبِ منه من المغصوبِ شرطاً (٢) للحكم المقصودِ شرعاً – وهو الضّمان – وهو حسنٌ ؛ لأنّه حكم شرعيٌّ ، وشروطُ المخصودِ شرعاً – وهو الضّمان – وهو حسنٌ ؛ لأنّه حكم شرعيٌّ ، وشروط المحكم المخصودِ شرعاً – وهو الضّمان – وهو حسنٌ ؛ لأنّه حكم شرعيٌّ ، وشروط المحكم المخصودِ شرعاً وهكان ثبوت المِلْكِ للغاصبِ حسناً لحُسْنِ في المشروط (٢) .

<sup>(</sup>١) هذا جوابٌ عن الشَّقِّ الأول من الإعتراض \_ وهو الغصب \_ .

<sup>(</sup>٢) في (د): شرعاً.

<sup>(</sup>٣) في (ب): إذ.

<sup>(</sup>١) في (ج): ضمان جزاء الفعل.

<sup>(°)</sup> ساقطة من ( د ) .

<sup>(</sup>٦) أنظر: التقويم (٢٦ - أ - ب)، أصـــول البزدوي مع الكشف، ٢٨٥/١، أصول السرخسي، ١/٩٥ ، رؤوس المسائل، للزمخشري، ص ٣٤٧، كشف الأسرار شرح المنار، للنسفي ١/٧٥ ، ١٥٥١، العناية، للبابرتي، ٣٤٦-٣٤٦.

فإنْ قلت: ليس هذا على طريق ما ذكرت ، بلْ على طريق علّةِ العلّة ، والعلّة الثانية إذا كانت مما لا اختيار له (١) يُضاف الحكم إلى علّةِ العلّة ، كالقتلِ الحاصلِ من الرّمي يُضاف إلى الرّمي ، وإنْ كان بالوسائطِ من نُفوذِ السّهمِ وإصابتهِ وحَرْحِه ، وكذلك قوْدُ الدّابة على مالِ إنسان ، ثمّ بيان أنّه علّة العلّة : فإنّ الغصب علّة الضّمان ، والضّمان علّة ثبوتِ اللّلكِ ( للغاصبِ ، والضّمان علّة ثبوتِ اللّلكِ ( للغاصبِ ، والضّمان مما لا اختيار له ، فكان ثبوت اللّلكِ ) (٢) للغاصبِ مضافاً إلى الغصبِ لأنّه علّة العلّة ، فاتّجه ما ذكر الخصمُ أنّكم قلتم بثبوتِ الملكِ للغاصبِ ( بالغصب ) (٢) !

قلت: العلّة هي الصّفة التي يُقصد في وضْعها(؛) حُكمُها المقصود ، كالنّكاحِ للحلِّ ، والشّراءِ للملْك ، ولا شكّ أنّ الشارع لم يوجب الضّمان على الغاصب لإرادةِ إثباتِ الملْك له ، بلْ لنَفْي الظّلم ورفْع الفسّادِ على حسبِ ما تقتضيه الحكمة البالغة ، وذلك لأنّ مال المسلم – ومنْ في معناه معصومٌ بعصمة الله تعالى ، فالعصمة تقتضي ترن لك التعرّض ، ولما تعرّض متعرّض بالغصب بجب عليه إصلاحه ، ودفع التعرّض إبقاء لعصمته الأصليّة معنى الهلاكِ بالمثل لقوله تعالى : ﴿ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُم ﴿ والمُثلُ على نوعيسن : كاملٌ وقاصر ، فيجبُ الكاملُ وإنْ لم يكنْ فالقاصر على ما عُرف \_ . على ما عُرف \_ .

<sup>(</sup>١) في (أ): إذا لم تكنُّ مما لا اختيارَ له . ولو قال :( ممن لا اختيار له ) كان أولى .

<sup>(</sup>۲) ساقط من (ج)

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ) .

<sup>(؛)</sup> في (أ): في وصفها .

<sup>(°)</sup> الآية (١٩٤) من سورة البقرة

ولكن لما ضُمِنَ المِثْلُ وهو ضمانُ جبْرٍ \_ فإنّه يقتضي الفواتَ عن ملْكِ المغصوبِ منه ، لئلا يجتمع البَدَل والمبدَل في ملْكِ واحدٍ ، ولما فات عن ملْكِ المعالك يدخلُ في مِلْكِ الغاصب ، لأنّه لاسائبة (۱) في الإسلام ، ملْكِ المالك يدخلُ في مِلْكِ الغاصب ، لأنّه لاسائبة (۱) في الإسلام ، واختصاصه من بين سائر الناس؛ باعتبار أداءِ الضّمان (۲)؛ لأنّ الخراجَ بالضّمان والغُرمَ بأداءِ الغُنم (۲) . قوله : { فصار حسنا بحسنه } أي فصار فواتُ المِلْكِ عن ملْكِ المغصوبِ منه حسناً بحُسْن الحكم الشرعيّ \_ وهو الضّمان \_ .

وأمَّا الزِّنا(؛) فإنه لايوجبُ حُرمة المصاهرة بطريق الأصالةِ بنفسه ، يعني من حيثُ إنّه زِناً ، لما أنّ الفاسدَ لا يُنتجُ إلاّ الفاسد ، وحُرمة المصاهرة نعمةً

<sup>(</sup>۱) السّائبة : المطلق عن المِلك ، أي الشّئ الذي يُطلق ويُخلّى سبيله فلا يملكه أحد ، يقول ابن قتيبة { السّائبة البعير يُسيّبُ بنذْرٍ يكون على الرّجلِ إنْ سلّمه الله من مرضٍ أو بلّغه منزله أنْ يفعلَ ذلك } أنظر : بحاز القرآن ، لأبي عبيدة ، ١٧٨/١-١٧٩ ، تفسير غريب القرآن ، لابن قتيبة ، ص ١٤٧ ، تهذيب اللغة ، ٩٩/١٣ .

<sup>(</sup>٢) وبنساءً على ذلك قال الحنفية : إنّ الكفار إذا أحرزوا أموال المسلمين إنتقلت ملكيّتها إليهم ، لابطريق استيلائهم عليها \_ كما اعتُرض عليهم فيه \_ بل قانوا : إنه بمجرّد إحرازها إنتهت عصمةُ الحلّ التي كانت ثابتةً للمسلمين ، ولما انتهت العصمةُ بانتهاء سببها سقطَ النّهيُ ولم يبق الاستيلاءُ محظوراً ، فكان الاستيلاءُ مباحاً لأنه لم يقابل محلاً معصوماً ، كما لو استولى على مالٍ مباحٍ أو صيدٍ ، يصير مملوكاً له بالإجماع .

أنظر : أصول السرخسي ، ٩٣/١ ، كشف الأسرار ، للنسفي ، ١٥٧/١ ، كشف الأســرار ، للبخاري ، ٢٨٣/١ . وقد سبق الاستدلالُ لهذا الحكم بطريق ( دلالة الإشارة ) ص ( ٣٢٢ ) .

<sup>(</sup>٣) ( الخراج بالضّمان ) قاعدةٌ فقهيةٌ أصلها حديثٌ شريف ، خرّج عليها العلماء عدّة قواعد منها ( الغُنمُ بالغُرمُ بالغُنم ) . أنظر هذه القاعدة وشرحها في :

المنثور في القواعد ، للزركشي ، ١١٩/٢ ، الأشباه والنظائر ، للسيوطي ، ص ٩٣ ، الأشباه والنظائر لابن نجيم ،ص ١٥١ ، القواعد الفقهية ، للندوي ،ص ٣٦٩ ، القواعد الفقهية ، للحصري ،ص ٢٧٨ (٤) هذا حوابٌ عن الشّقِّ الثاني من الاعتراض ــ وهو الزّنا ــ .

فكيف تنضافُ إلى ماهو حرامٌ قبيحٌ لعينه ؟ ولكن إنما تثبتُ حُرمة المصاهرة باعتبار شبهةِ البعضيّةِ والجزئيّة .

بيان ذلك: أنّ الوطء الحرام سببُ للماء كالوطء الحلال، والولدُ هو الأصلُ في استحقاق حُرمة المصاهرة، باعتبار أنّه جنزء الوالدين، فلمّا خُلق من مائيهما على ما قال الله تعالى: ﴿ إنّا خَلقنا الإنسانَ مِن نّطْفةٍ أَمْشَاجٍ ﴾ (١) والمشجُ : ما اختلط من ماء الرجل بماء المرأة (٢)، والولدُ كلّه يُضافُ إلى الأب وكذلك كلّه يضافُ إلى الأمّ يقال: هذا ولدُها، وإنْ كان النسبُ إلى الأب، فكأنّ الرّجُلُ والمرأة صارا شخصاً واحداً بواسطة الولد، فصارا كزوْجَي فكأنّ الرّجُلُ والمرأة صارا شخصاً واحداً بواسطة الولد، فصارا كزوْجَي الجنف ، فصار جزء المرأة وفي الأمهاتِ والبنات، وهو معنى وأبناؤه كأبنائها، وكذلك في طرف المرأة وفي الأمّهاتِ والبنات، وهو معنى ما قال: { الولد هو الأصل ثم يتعدى إلى أطرافه } .

وقيل: هذا التعليلُ مستخرَجٌ من قول عمر ضَجَّيَّة وتعليلُه في عدم جواز بيع أمّهاتِ الأولاد: { كيف تبيعونها وقد اختلطت لحومكم بلحومهن ودماؤكم بدمائهن ؟} (٢) ، فكان تبوتُ حُرمة المصاهرة بالزّنا باعتبار أنّه

<sup>(</sup>١) الآية (٢) من سورة الإنسان .

<sup>(</sup>٢) الأمشاجُ الأخلاط ، ومشوجٌ مخلوط ، ومشيجٌ حليط ، قال الشافعي ـ رحمه الله ـ ـ : مـا اختلطَ سمّته العربُ أمشاحاً . أنظر : أحكام القرآن ، للشافعي ، ١٨٨/٢ ـ ١٨٩ ، مجاز القرآن ، لأبي عبيدة ٢٧٩/٢ ، غريب القرآن ، لابن قتيبة ، ص ١٩٤ ، تفسير غريب القرآن ، لابن قتيبة ، ص ٥٠٠ تهذيب اللغة ، للأزهري ، ١/١٠٥ .

<sup>(</sup>٣) أخروج هذا الأثر عبدالرزّاق وسعيد بن منصور كلاهما عن عمر بن ذرّ قال : حدّثني محمد ابن عبدالله بن قارب الثقفي أنّ أباهُ عبدالله بن قارب اشترى جاريةً بأربعة آلاف قد أسقطت لرجل سقطاً ، فسرع عبدالله بن عمر بن الخطّاب فأرسل إليه ، وكان عبدالله بن قراب صديقاً لعمر ابن الخطّاب ، فلامه لوماً شديداً وقال : { والله إنى كنتُ لأنزّهك عن هذا ،

سببُ الولد ، لا باعتبارِ أنّه زِناً [٧٦/د] فأخَذَ حكمَ الأصل \_ وهو الولد \_ ، وفي الأصل لا عِصيانَ ( أي )(١) في حقّ الله تعالى ، ولا عُدُوانَ ( أي )(١) في حقّ الله تعالى ، ولا عُدُوانَ ( أي )(١) في حقّ العباد ، بل هو محترَمٌ مكرَّمٌ داخلٌ تحت قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي حَقِّ العباد ، بل هو محترَمٌ مكرَّمٌ داخلٌ تحت قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي عَالَى مَا عُرِفَ [٤٤/أ] .

والأصلُ أنّ ما قامَ مقامَ شئ يعملُ عملُ أصله لا عملَ نفسِهِ والأصلُ أنّ ما قامَ مقامَ شئ يعملُ عملُ عملُ أصله لا عمل الوطءُ مُثبتاً والكتاب"(٢)، فكان الوطءُ مُثبتاً لحرمة المصاهرة، لا باعتبار أنّه حلالٌ ولا باعتبارِ أنّه حرام، بل باعتبار أنّه قامَ مقامَ الولد؛).

<sup>= =</sup> أو عن مثل هذا } قال : وأقبل على الرّجل ضرّباً بالدّرّة وقــــال : { الآن حين اختلطت لحومكم بلحومهن ودماؤكم بدمائهن تبيعوهن ! تأكلون أثمانهن ! } .

أنظر : مصنف عبدالرزّاق ، كتاب الطلاق ، باب ما يُعتقها من السّقط ، ٢٩٦/٧ ٢٩٢/١٦١) ، وذكر سنن سعيد بن منصور ، كتاب الطلاق ، باب ما حاء في أمّهات الأولاد ، ٢١/٢ (٢٠٤٩) ، وذكر ابن أبي حاتم القصـــــة و لم يذكر موطن الشاهد في ترجمة عبدا لله بـن قـارب ، الجـرح والتعديل ، ٥١/٤١/٥) .

<sup>(</sup>۱) ساقطة من (أ) و (ب) و (ج) .

<sup>(</sup>٢) الآية (٧٠) من سورة الإسراء .

<sup>(</sup>٣) أي في هذا "المختصر" حينما قال : { ألا ترى أن التراب لما قام مقام الماء نظر إلى كون الماء مطهرا ، وسقط وصف التراب } ص ( ٦٩٠ ) من هذا الكتاب .

<sup>(؛)</sup> فأقيم الوطءُ مقامَ الولد؛ لأنّ الوقوف على حقيقة العُلوق متعذّر ، والوطءُ سببٌ ظاهرٌ مُفضٍ إليه ، فأُقيمَ مقامه ، وجُعل الولدُ كالحاصل تقديراً احتياطاً ، بغضّ النظر عن كوْن الفعل حلالاً أو حراماً

أنظر: التقويم ( ٢٦ - ب ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ٢٨٧/١ ، ٢٨٩-٢٨٧ ، أصول السرخسي ، و ٢٨١-٢٨٩ ، أصول السرخسي ، و ٩٣-٩٢١ ، كشف المراد شرح المنار ، المنسفي ، ٢٥٨/١ .

فإن قيل: إذا كانت العلّةُ ما ذكرتَ من الجزئيّةِ ـ وتلك ثابتة بين الواطِئيْن أولاً \_ فالأحقُ أن تثبتَ الحُرمة بينهما أولاً ثمّ تتعدّى بواسطتهما إلى أصولهما ، وحيثُ لاتثبتُ (١) [لا تثبتُ على الحرمة بينهما حتى يجوز للزّوج وطءُ الزوجة ثانياً وثالثاً!

قلنا: في الزّوجةِ الوطءُ الثّاني حلالٌ إمّا بالكتابِ أو بالإجماع، ونحن نُلحِقُ هذا الفرعَ بهذا الأصل، ونُثبتُ المسَاواةَ بينهما، ونُعدّي الحكمَ من الأصْلِ إلى الفرعِ من غير تغييرٍ يقع بالتعليل، حتى يثبتَ الحكمُ في الفرع على الصّفةِ التي ثبتَ الحكمُ في الأصْل، فلذلك لم يتعدّ إلى الموطوعةِ وإلى أختها كما في الأصلر، .

قوله: { وسقط وصف التراب } فإنْ قيل: لما سقَطَ وصْفُه وجبَ أَنْ يجوزَ التيمّـمُ بالترابِ النَّجس، كما سقَطَ وصْفُ نجاسة حُرمة الزّنا.

قلنا: النّجسُ منه لايشاركُ الطّاهر فيما هو المقصود منه ، فإنّ تطهير النّجاسة بالنّجس محالٌ ، بخلاف الوطء فإنّ الحرام يساوي الحلال في سببيّة الولد ، وأنّه لايوجبُ حُرمةَ المصاهرةِ من حيثُ إنّه حرامٌ أو حلال ، بلْ من حيث إنّه سبب للولد ، ).

<sup>(</sup>١) أي العلَّة ، وهي الجُزئيَّـة .

<sup>(</sup>٢) غير ثابتة في جميع النّسخ ، وأثبتّها ليستقيم معنى النصّ .

<sup>(</sup>٣) أنظر : كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٨٨/١ .

<sup>(؛)</sup> وكذا أيضاً لو وطء ميتةً أو صغيرةً أو أتاها في غير المأتى ، لا توجبُ هذه الأفعال حرمة المصاهرة لأنها لاتشاركُ الوطءَ الحَلالَ فيما هو المقصود منه \_ وهو حلقُ الولد \_ أمّا الزّنا فإنه يُشاركه فيه ، لذلك تثبتُ به حرمة المصاهرة، يقول شمس الأئمة \_ رحمه الله \_ : { لأنّ قيامَ الوطء مقامَ الولد في هذا الحكم باعتبار كوْن المحلِّ يُخلق فيه الولد ، وذلك لا يوجد في هذه المواضع } أصولَ الفقه ، ٩٣/١ .

قوله : { فلذلك ههنا يهدر وصف الزنا بالحرمة } فإنْ قيل : حينتُ لَهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولُ اللهُ ا

قلنا: يجوزُ أنْ يكون للفعْلِ جهاتٌ وأحكام ، وتُسمَّى كلّ [١٨٤] جهةٍ باسمٍ وحكمٍ على حِدة ، كالإصطيادِ بقوسِ الغير ، هو مباحٌ من حيث إنّه اصطيادٌ ؛ لأنّ هذا الاسمَ والحكمَ جاءآ له(١) من جهة كونه تصرّفاً في الصّيد بالأخدُ ، وهذا الفعلُ بعينه \_ وهو الرّميُ \_ غصبٌ حرامٌ من حيثُ إنّه تصرّفٌ في مالِ الغيرِ بغير إذنه ، ولأنّ هذه شبهةٌ لايمكنُ التّحررّز عنها ، فلو اعتبرت هي في حقٌ سقوط الحدِّ ينسدُّ بابُ حدِّ الزّنا أصلاً وهو مفتوح(١) .

قوله : { ثمّ يتعدى إلى أطرافه } كأبويه وأولادِه وأجدادِه ، ويتعدّى إلى أنسابِه كالوطءِ والنّكاحِ والمسّ بشهوة (٣) .

قوله: { وما قام مقام غيره } إلى آخره ، وهذا أمرٌ كليٌّ جازَ في كلّ قائمٍ مقامَ غيره ، فإنّه يعملُ بوصْفِ الأصْلِ لا بوصْفِ نفسِه ، كالنّومِ مضطحعاً ، والمباشرةِ الفاحشة ، والتقاءِ الخِتَانيْن ، والسّفر ، والإخبارِ عن الحبّة أقيمت مقامَ خروجِ النّجاسة ، وخروجِ المذي والمنيّ ، والمشقّة ، والحبّة ، وإنْ لم توجد هذه الأشياءُ حقيقةً في القائم مقام غيره ، فكذلك ههنا لما أقيم الرّنا مقامَ الولدِ اعتبرت صفة الولدِ فيهِ بأنه لا عُدوانَ ولا عِصيان ، لتحقيق حُرمةِ المصاهرةِ التي هي نِعْمة ، لأنّ الحكمَ المشروعَ المطلوبَ يستدعي سبباً

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : حلاً له .

<sup>(</sup>٢) أنظر: المبسوط، للسرخسي، ٢٠٥/٤، كشف الأسرار، للبخاري، ٢٨٩/١.

<sup>(</sup>٣) أنظر: المبسوط، للسرخسي، ٢٠٧/٤.

مشروعاً بالإجماع ، لأنّه لابدّ من الملائمة بين المؤثّر و الأثر لل عُرف في باب القياس ــ(١) .

قوله: { لقيامه } أي الزّنا ، { مقام مالا يوصف } أي الولد ، { بذلك } أي بوصف الحرمة ، { في إيجاب حرمة المصاهرة } أي إنما سقَط وصْفُ الزّنا بالحرمة في حقّ هذا الحكم لا غير لا في حقّ غيره ، حتى وحب الحدّ لبقاء الحرمة الكاملة بلا شُربيت ، من حيث إنّه زِنا . - ( وا لله أعلم بالصّواب ) (٢) - .

<sup>(</sup>١) ص ( ١١٦٨ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>۲) ساقطة من (أ) و (ج) و (د) .

[ فصل في حكم الأمر والنهي في ضد ما نسبا إليه ، اختلف العلماء في ذلك ، والمختار عندنا: أن الأمر بالشئ يقتضي كراهة ضده ، لا أن يكون موجبا له أو دليلا عليه ؛ لأنه ساكت عن غيره ، لكنه يثبت حرمة الضد ضرورة حكم الأمر ، والثابت بهذا الطريق يكون ثابتا بطريق الاقتضاء دون الدلالة ] .

# 

لما ذكر الأمر والنّهي على طريق الإفراد من : موجَبهما ، وصفة موجَبهما ، وصفة موجَبهما ، ذكر حكمي ضدّهما فيما تناوله ليكون مبيّناً إيّاهما على وجه الكمال ، على ما قيل : فبضدّها تتبيّن الأشياء .

ثمّ اعلم أنّ ههنا أصلاً يُخرّجُ جميع مسائل هذا الفصلِ منه على وجهِ الاستقامة والناس عن ذِكره غافلون ، وهو : أنّ المرادَ بضدِّ الأمر والنّهي هنا ليس ما يتسارعُ إليه الأفهام في نحو قولك :إنّ ضدّ قولنا " لاتتحرّك " "تحرّك " وضدّ قولنا " لاتقم " " قُم " ونحو ذلك ، وضدّ قولنا " لاتقم " " قُم " ونحو ذلك ، وكذلك في طرف الأمر من نحو قولنا : (ضدّ )(١) " تحرّك " الاتتحرّك " إلى آخره ، ليس المسسرادُ هذا ، بل المرادُ من المضادّة هنا ما يؤدّي معنى النّهي وإنْ كان في لفظٍ آخر ، وما يؤدّي معنى الأمرِ صيغة النّهي وإنْ

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

كان في لفظ آخر ، فإن ضيد قولك : " لاتتحرّك " " أُسكن " ، وضد قولك : " لاتقم " " أُترك القيام " قولك : " لا تقم " " أُترك القيام " وكذلك في ضد الأمر فإن ضد قولك : " أسكن " " لاتتحرّك " إلى آجره(١) [ ١٦٠ /ب] .

ثمّ للدّعـــوي هذه(٢) وجوةٌ من الدليل:

#### أحدها:

إطباقُ الأمّةِ على أنّ قولك: " لاتقتلْ " لايتناولُ أمرَ القتلِ لا إيجاباً ولا دلالةً ولا اقتضاءً ، والناسُ مختلفون في تناولِ الأمرِ ضدَّهُ على هذا الترتيب ، وكذلك في تناولِ النّهي ضدَّهُ ، قال بعضهم : النّهي عن الشي يكون أمراً بضده ، ولا يقول من لهُ أدنى لبّ وتمييزٍ أنّ قوله : " لاتقتلْ " أمرٌ بالقتل ، وكذلك من يقول : بالدّلالة أو بالاقتضاء [٥٩/أ] لايقول هذا أيضاً (٢) .

## والثّاني :

صريحُ قول الإمام شمس الأئمّة(١) \_ رحمه الله \_ في حجّة من قال النّهي عن الشّع يكون أمراً بضدّه : { فإنّ قوله تعالى :﴿ ولا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُم ﴿ (٠)

 <sup>(</sup>١) أي الكلامُ ليس هو في " إفعلْ " و " لاتفعلْ " ، وإنما هو في " إفعلْ " و " لاتترك " .
 أنظــر : المستصفى ، للغــزالي ، ٨١/١ ، كشـف الأسـرار ، للبحــاري ، ٣٢٨/٢ ، البحــر المحيـط ،
 ٤١٨/٢ .

 <sup>(</sup>۲) في (ب): ثمّ لدعواي هذه .

<sup>(</sup>٣) أنظر: المحصول، للرازي، ٣٣٤/٢/١، البحر المحيط، ٤١٧/٢.

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣) .

<sup>(°)</sup> الآية ( ٢٩ ) من سورة النّساء .

فإنّه لايكون أمراً بضدّه وهو ترْكُ قتل النفس }(١) حيث جعلَ ترْكَ قتل النّفس ضدّ قوله :" لاتقتلوا " ، وكذا ذكر في حجّة الجصّاص(٢) مثل هذا .

## والثَّالث :

ترديدُ الجصّاص (٢) بقوله: {إنْ كان النّهي له ضدُّ واحدٌ كان أمراً به ، وإنْ كان له أضدادٌ لم يكنْ أمراً بشئ ، فإنّ قولك "لاتقه "له أضدادٌ من النّومِ والقعودِ والاضطجاع } (٢) فلو كان المرادُ ما تقدّم ذكرهُ أوّلاً (لم) (١) يصحّ هذا الترديد لا في الأمر ولا في النّهي ؛ لأنّ ضــــد قوله: "لاتتحرّك " يصحّ هذا الترديد لا في الأمر ولا في النّهي ؛ لأنّ ضـــد قوله: "لاتتحرّك " تحرّك " ، فلكلّ واحدٍ منهما على " تحرّك " ، فلكلّ واحدٍ منهما على ذلك التقدير \_ ضدُّ واحدٌ في جميع الصّور ، فلا يصحّ الترديد (حينئذٍ ) (٠) .

فإن قلت : الضدّان (٢) وصفان وجوديّان يتعاقبان على موضوعٍ واحدٍ فيستحيلُ اجتماعهما ، وههنا يمكنُ اجتماعهما على هذا التقدير ، بل هو عينه قلت : المرادُ منه محررّد استحالة الاجتماع بين السّلبِ والإيجابِ في اللفظ لا في المعنى (٧) .

<sup>(</sup>١) أصول السرخسي ، ٩٦/١ .

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨١ ) .

<sup>(</sup>٣) بشئ من التّصرف نقله من "أصول الجصّاص" ، ١٦٢/١-١٦١ .

 <sup>(</sup>٤) ساقطة من (ج)

<sup>(°)</sup> ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٦) سبق تفسير الضّدين ص (١٣٧) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٧) أنظر : البرهان ، للجويني ، ٢٥١/١ ، شرح مختصر الرّوضة ، للطّوفي ، ٣٨١/٢ .

فإن قلت : كيف ( جاز )(١) إطلاقُ اسم الضدّ مع أنّ أحدهما سلبيٌّ \_\_ والضدّان وصفان وجوديّان \_ على ما تقدّم ذكره \_ ؟

قلت: هذا مساعة لفظاً ، فإنّ المشائخ - رحمهم الله - راعوا المعاني دون الصور على تقدير التسليم لهذا الاصطلاح عندهم ، وجاز أن يكون عندهم للضدّ معنى آخر ، فإنّ التسمية بهذا أمر اصطلاحيّ ، ثمّ لفظ "أصول الفقه" لفخر الإسلام (٢) - رحمه الله - : { بابُ حكم الأمر والنّهي في أضدادهما } (٢) وهذا ظاهر المعنى ، ومعنى المذكور هنا : أي في ضدّ ما أضيف الأمر والنّهي إلى ذلك الشّئ ، فإنّ الأمر إذا أضيف إلى الحركة بأنْ قيل أضيف الأحد : تحرّك ، فما حكم هذا الأمر في ضدّ المأمور به - وهو السّكون - ؟ وعلى هذا النّهي (١) .

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٠) .

<sup>(</sup>٣) أصول فخر الإسلام البزدوي ، ٣٢٨/٢ .

<sup>(</sup>ن) يقول الزركِشي : { إعلم أنهم اتفقوا على أنّ عين الأمرِ لا يكون نهْياً عن ضدِّ المأمور به ، وكذا النّهي عن الشّي لا يكون أمراً بضدّ المنهيّ عنه ، لكنهم اختلفوا في أنّ كـلّ واحـدٍ منهمـا هـل يوجـب حكماً في ضدّ ما أضيف إليه ؟ } البحر المحيط ، ٢ / ٤٢٣ .

قوله: { اختلف العلماء في ذلك } اختلفوا فيه على أربعةِ أقوال(١): قال بعض المتكلّمين(٢): لا حكم للأمرِ في ضدّهِ ، وقال أبوبكر الجصّاص(٣) - رحمه الله \_: الأمرُ بالشئ يوجبُ النّهي عن ضدّهِ سواءٌ كان له ضدٌّ واحدٌ أو أضداد(١) ، وقال بعضهم(٥): يوجبُ كراهة ضدّه .

أنظر: المعتمد، للبصري، ٩٨/١، الوصول إلى الأصول، لابن برهان، ١٦٤/١، الميزان، للسمرقندي، ص١٤٤، أصول اللاّمشي، ص٩٨، كشف الأسرار، للبخاري، ٣٢٩/٢، البحر المحيط، ٢١٦/٢.

أنظر: المعتمد، للبصري، ١/٩٧، البرهان، للجويني، ٢٥٢/١، المستصفى، للغزالي، ٨٢/١، الوصـــول إلى الأصول ، لابن برهان، ١٦٤/١، أصول اللاّمشي، ص ٩٩، العضد على ابن الوصــول إلى الأصول، لابن برهان، ١٦٤/١، أصول اللاّمشي، ص ٩٩، العضد على ابن الحاجب، ٢/٨٨، كشف الأسرار، للبخاري، ٣٢٩/٢، جمع الجوامع، لابن السبكي، ١/٨٨١ المبحر المحيط، ٢/٢١، ، شرح الكوكب المنير، ٣٣٠٥.

(٣) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨١ ) .

( ٤ ) أنظر : أصول الجصَّاص ، ١٦٢/٢ .

وهو قول الشيخ أبي الحسن الأشعري والقاضي أبي بكر الباقلاني من المتكلمين ، ثمّ رجع عنه قال إمام الحرمين : { والذي مالَ إليه القاضي في آخر مصنفاته أنّ الأمر في عينه لا يكون نهياً ، ولكنه يتضمّنه ويقتضيه وإن لم يكن عينه } .

أنظر : البرهان ، للجويني ، ١/٠٥٠ ، الميزان ، للسمرقندي ،ص ١٤٧ ، أصول السرخسي ، ٩٤/١ الإحكام ، للآمدي ، ٢٥/٢ ، جمع الجوامع ، ٣٨٦/١ ، البحر المحيط ، ٤١٧/٢ .

(°) أنظر: التقويم ( ۲۰ ـ أ ) ، أصول البزدوي ، ۲۲۰/۲ ، أصول السرحسي ، ۹٤/۱ ، أصول اللاّمشي ، ص ۹۸ .

<sup>(</sup>١) نقل كثيرٌ من العلم العلم المهم أبو الحسين البصري وابن بَرْهان وعلاء الدِّين السمرقندي واللاّمشي والبخاري والزركشي وغيرهم الإجماع على أنّ الأمر بالشئ إذا كان له ضدٌّ واحدٌ فهو نهي عن ضدٌّ و كالأمر بالإيمان نهي عن الكفر ، فهو كالإجماع الثابت في أنّ النّهي إذا كان له ضدُّ واحدٌ فهو أمرٌ به ، والخسس للفُ إنما هو فيما كان له أضسداد .

والمختارُ عندنا [٨٥/ج] وهو القولُ الرّابع(١): أنه يقتضي كراهـة ضدّه ، ولا نقول إنه يوجبه أو يدلُّ عليه .

وأمّا النّهيُ عن الشئ فهل له حكمٌ في ضدّه (٢) ؟ فعلى هذا أيضاً:

(١) أي أنّ الأمرَ بالشئ يقتضي النّهيَ عن ضدّه بطريق الالتزام ، أي يتضمنه بطريق المعنى ويقتضيه سواءٌ كان له ضدٌ واحدٌ أو أضداد ، وهو مذهب الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة ، وهو اختيار القاضي أبي بكر الباقلاني والشيخ أبي إسحاق الشيرازي ، والإمام في "المحصول"، والآمدي ـ عند عدم حواز التكليف بالمحال ـ وهو مارجّحه ، والقاضي عبد الجبار وأبي الحسين البصري من المعتزلة ، قال الباحي : { وعليه عامّة الفقهاء } وقال القرافي : { ومن محاسن العبارة في هذه المسالة أن يقال : إن الأمر بالشئ نهي عن جميع أضداده ، والنّهي عن الشئ أمرٌ بأحد أضداده ، فإذا قال له : إحلس في البيت ، فقد نهاهُ عن الجلوس في السّوق والحمّام والمسجد والطّريق وجميع المواضع ، وإذا قسال : لا بجلس في البيت ، فقد أمره بالجلوس في أحد المواضع و لم يأمره بالجلوس في كلها } .

أنظر: المعتمد، للبصري، ١/٩٩ ، التقويم (٢٠ - أ)، أصول البزدوي، ٣٣٠/٢، أصول السرخسي، ١/٩٤ الميزان، ص ١٤٦، بذل النّظر، للأسمندي، ص ٨٧، أصول اللاّمشي، ص السرخسي، المعتمول، البرهان، للجويسي ١٩٤، إحكام الفصول، للباجي، ص ١٢٤، شرح تنقيح الفصول ١٣٥-١٣٦، البرهان، للجويسي ١/٠٥٠، شرح اللمع، للشيرازي، ١/١٦١، المحصول، ١/٢/٤٣، الإحكام، للآمدي، ٢/٢٣ / ٢٠٠٠، شرح الجوامع، ١/٣٨، العددة، لأبي يعلى، ٢/٨٢، التمهيد، للكلوذاني، ١/٩٣، الروضة المجمع الجوامع، ١/٣٨، المسسودة، ص ٤٤، شرح مختصر الروضة، للطوفي، ٢/٨٠، شرح الكوكب المنير، ١/٣٠،

(٢) أجمعَ العلماءُ على أنّ المنهيَّ عنه إنْ كان له ضدُّ واحدٌ كان أمراً به بطريق المعنى ، كالنّهي عن الكفر أمرٌ بالإيمان با لله تعالى ، إلاّ ما حكاه أبو الخطّاب الكلوذاني من الحنابلة عن أبي عبدا لله الحُرجانيّ أنه قال : النّهيُ لايكون أمراً بضدّه سواءٌ كان له ضدُّ واحدٌ أو أضداد ، وهو خلافُ ما نُقل عنه \_ كما سيأتى بعد قليل \_ .

أنظر : التمهيد ، للكلوذاني ، ٣٦٤/١ ، الميزان ، للسمرقندي ، ض ١٤٤ ، بذل النّظر ، للأسمندي ، ص ١٤٨ ، البحر الحيط ، ٢١/٢ ٤ ص ٨٧ ، أصول اللّامشي ، ص ٩٨ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٣٢٩/٢ ، البحر الحيط ، ٢١/٢٤

الأول (١): لا حكم له فيه ، وقال الجصاص (٢): إنْ كان له ضدُّ واحدُ كان أمراً به ، وإنْ كان له أضدادُ لم يكن أمراً بشئ منها ، وقال بعضهم : يوجبُ أن يكون ضدّه في معنى سنّةٍ واحبةٍ ، وعلى القول المختار يُحتملُ أن يقتضى ذلك (٣).

ومع ذلك ، فإنّ أبا المعالي إمام الحرمين شنّع على من قال بهذا القول ، ووصفه بأنــه ارتكــب أمراً عظيماً وبَاحَ بالتزام مذهب الكعبيّ في نفي الإباحة .

أنظر: أصول السرخسي ، ١/٩٩ ، الميزان ، للسمرقندي ، ص ١٤٥ ، بذل النّظر ، للأسمندي ، ص ١٨ ، أصول اللاّمشي ، ص ٩٨ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢/٩٣ ، البرهان ، للجويني ، ١/٠٥٠ ، ٢٥٤ ، شرح اللمع ، للشيرازي ، ١/٩٦-٢٩٧ ، الوصول إلى الأصول ، لابن برهان ، ١/٤٠ ، ٢٥٤ ، شرح اللمع ، للشيرازي ، ١/٣٤ ، ٢١/٢٤ ، العددة ، لأبي يعلى ، ٢/٠٤ ، ١٦٤/١ ، جمع الجوامع ، ١/٩٨٩ ، البحر المحيط ، ٢/١٢٤-٢٢١ ، العددة ، لأبي يعلى ، ٢/٠٤ ، التمهيد ، للكلوذاني ، ١/٢٦٤ ، المسوّدة ، ص ١٨ ، شرح مختصر الروضة ، للطوفي ، ٢/٠٨٠ .

وهناك مذهب لم يذكره السّغناقي ـ رحمه الله ـ وهو: أنّ النّهي عن الشّئ أمـر بضده سواءً كان له ضدٌّ واحدٌ أو أضداد ، ونسبه السّمرقندي إلى بعض الحنفية وبعض أصحاب الحديث . أنظر : الميزان ، ص ١٤٤ ، أصول اللاّمشي ، ص ٩٨ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٣٢٩/٢ .

<sup>(</sup>١) وهم أصحاب القول الأول في المسألة الأولى . أنظر : المستصفى ، للغزالي ، ٨٢/١ ، الميزان للسمرقندي ، ص ١٤٦ ، العضد على ابن الحاجب ٨٥/٢ ، البحر المحيط ، ٢٣/٢ .

<sup>(</sup>٢) أنظر : أصول الجصّاص ، ١٦٢/٢ ـ ١٦٣ .

وبه قال أبو عبدا لله الجُرجانيّ ، نسبه إليه الزركشي في "البحر" وأبي يعلى في "العدّة" ، لكنّ كلام أبي يعلى يحتمل ذلك ، ويحتمل نسبة القول إليه بخرق الإجماع كما صرّح بذلك الكلوذاني . أنظر : العدّة ، لأبي يعلى ، ٤٣١/٢ ، البحر المحيط ، ٤٣٢/٢ .

<sup>(</sup>٣) أي أنّ الشئ إنْ كان له ضدُّ واحدٌ فالنّهيُ عنه أمرٌ بضدّه ، وإن كان له أضدادٌ فهو أمرٌ بأحد هذه الأضداد ، وقد اختلفت ألفاظ العلماء في تعبير صيغةٍ لهذا المذهب ، فمنهم من عبر عنه بما ذكره صاحب الكتاب ، ومنهم من قال : { إنْ كان له أضدادٌ فهو أمرٌ بأحدها على البدّل } وهو ما عبر به ابن بَرهان ، وقال الأسمندي : { يجبُ عليه الكلّ على البدّل } وقال السمرقندي واللامشي : { يكون أمراً بواحدٍ منها غير معيّن } ، قال البخاري : { هو قول عامة أصحابنا وعامة أهل الحديث } وقال إمام الحرمين : { ذهب إليه جماهير الأصحاب } ، وحكاه ابن برهان عن العلماء قاطبةً ، ونسبه إلى الشافعي وقال : { هو قول عامة أصحابنا } .

فحجة الفريق الأول: أنّ ضدّه مسكوتٌ عنه ، والسّكوتُ لا يكون موجباً شيئاً ، ألا ترى أنّ الأمرَ في موضعٍ لا يوجبُ حكماً في موضعٍ آخر إلاّ بطريق التّعديةِ بعد التّعليل ، فلأنْ لا يوجبَ حكماً في ضدّ ما وُضع له كان أوْلى .

وعلى قول هؤلاء: الذمُّ والإثمُ على من تركَ الائتمارَ باعتبار أنه لم يأتِ بما أُمر به ، وقال الجصّاص: { وهو قولٌ قبيحٌ ؛ فإنّ فيه قولاً باستحقاق العبد العقوبة على ما لم يفعله ، واستحقاقُ العقوبة إنما يكون باعتبار فعلٍ فعَلَهُ العبد } . . .

واحتج الجصاص - رحمه الله -: بأنّ الأمر بالشّئ وصع لوجوده ، ولا وجود له مع الاشتغال بشئ من أضداده ، فصار ذلك من ضرورات حكمه ، وأمّا النّهي فإنه للتحريم ، ومن ضرورة الانتهاء فعلُ ضدّه إذا كان له ضدٌ واحدٌ كالحركة والسّكون ، فأما إذا تعدّد الضدّ فليس من ضرورة الكفّ عنه إتيان كلّ أضداده ، ألا ترى أنّ المأمور بالقيام إذا قعد أو نام أو اضطجع فقد فوّت المأمور به ، والمنهي عن القيام لا يف حكم النّهي بأن يقعد أو ينام أو يضطجع بن .

فإن قلت: ينبغي أن يكون مأموراً بأحد الأضداد (على طريق الإجمال – كما في كفارة اليمين – لأنّ المنهيّ عنه لايتحقّق إلاّ بالاشتغالِ بأحدِ الأضداد )(٢) من النّوم والقعود والاضطحاع.

<sup>(</sup>١) أصول الجصّاص ، ١٦٠/٢ .

<sup>(</sup>٢) أنظر: أصول الجصّاص، ١٦٢/٢. ١٦٣٠.

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من (أ) .

قلت: جاز أن يكون مراده أنْ لايكون مأموراً بأحدِ الأضداد على طريق التعيين، ولكن يجبُ عليه الإتيانُ بأحدِ الأضدادِ ضرورةَ تحقيق طريق التعيين، ولكن يجبُ عليه الإتيانُ بأحدِ الأضدادِ ضرورةَ تحقيق [٧١١/ب] الانتهاء، فلم يكن مأموراً به قصداً، والدليل على أنّ مرادَه هذا ماذكر شمس الأئمّة السرخسي(١) - رحمه الله \_ في هذا المكان { أنّ قوله: لاتسكنْ ، لا موجب له في ضدّه ، لأنّ له أضدادٌ وهي الحركةُ من الجهات السّت ، فإنّ السّكون ينعدمُ من أيّ جانبٍ كانت الحركة ، فلا يتعيّن واحدٌ من الأضداد مأموراً به بموجب النّهي } (٢) حيث تعرّض عدم التعيين(٢).

وقيــــل: هذا القولُ من الجصّاص مبنيٌّ على قوله الآخر وهو أنّ الأمرَ المطلق يوجبُ الائتمارَ على الفوْر ، فقال: من ضرورة وجوبِ الائتمارِ على الفوْرِ حرمةُ النّهي ، فكان على الفوْرِ حرمةُ النّهي ، فكان موجباً للنّهي عن ضدّه بحكمه .

واحتج الفريق الثالث: بأنّ الأمرَ على ما قاله الجصّاص إلاّ أنّـا أثبتنـا بكلّ واحدٍ من القسمين أدنى ما يثبتُ به ، لأنّ الثابت [٩٦/أ] بغيره ضرورةً لا يساوي المقصودَ بنفسه .

قلت: وعن هذا افترقت حرمة الدّواعي فيما يُشبتُ حرمة الوطء مقصوداً بالنّهي ، وفيما يثبت حرمة الوطء مستفادةٌ من ضدِّ حكم الأمر ، فإنّ الحرمة موجبُ النّهي قصداً ، وأما موجَب الأمرِ الائتمار بما أمر به ، فتستفادُ الحرمةُ من ضرورةِ تر ُكِ الائتمار ، فلم تكن الحرمةُ موجباً للأمر ، حتى

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أصول السرخسي ، ١/٩٩ .

<sup>(</sup>٣) العبارة هكذا في جميع النسخ .

حرُمت الدّواعي من المسِّ والقُبلة في الاعتكافِ وإحرامِ الحجّ واستبراءِ الأمَـة، لتبوتِ حرمةِ الوطءِ بـالنّهي مقصوداً، ولم تحرُم في الصّومِ والحيـضِ لثبـوتِ حرمة الوطء من ضروة ترْكِ الائتمار الثابت بالأمر.

وأمّا الذي اخترناه: فبناءً على ما قاله الفريقُ الثّالث وهو: أنّ هذا لما كان أمراً ضرورياً سمّيناه " اقتضاءً " ، ومعنى الاقتضاء ههنا: أنّه ضروريُّ غير مقصود ، فصار شبيهاً بما ذكرنا من مقتضيات أحكام الشّرع ، كذا ذكره فخر الإسلام(١) - رحمه الله حرى .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٠) .

<sup>(</sup>٢) أنظر : أصول فخر الإسلام البزدوي ، ٣٣٣\_٣٣٢/٢ .

## [ فوائدُ مترتبة على هذا الأصل ]

[ وفائدة هذا الأصل: أن التحريم لما لم يكن مقصودا بالأمر لم يعتبر إلا من حيث يفوت الأمر ، فأما إذا لم يفوته كان مكروها ، كالأمر بالقيام ليس بنهي عن القعود قصدا حتى إذا قعد ثم قام لا تفسد صلاته ، ولكنه يكره .

وعلى هذا القول: يحتمل أن يكون النهي مقتضيا في ضده إثبات سنة تكون في القوة كالواجب، ولهذا قلنا: إن المحرم لما نهي عن لبس المخيط كان من السنة لبس الإزار والرداء].

قوله: { وفائدة هذا الأصل أن التحريم لما لم يكن مقصودا بالأمر } إلى آخره ، يعني فائدة ما ذكرنا \_ أنّ الأمر بالشّئ يقتضي كراهة ضدّه \_ : أنّ التحريم لما لم يكن مقصوداً بالأمر ، لأنّ الأمر موضوعٌ لإيجابِ الفعلِ المباحِ لا لتحريم الضدّ ، لم يكن التّحريمُ مقصوداً فلم تُجعل مباشرةُ ضدّ المأمور به مفسداً لأداء المأمور به إلاّ إذا كان مفوِّتاً للمأمور به ، لأنّ التفويت حرام ، فأما إذا لم يفوِّته كان مكروهاً ، لأنّ الثابت بالاقتضاء ثابتٌ بطريق الضرورة ، فيتقدّر بقدرها ، ولا ضرورة في القولِ بالحرمة عند انعدامِ التفويت .

فعلى هذا قلنا: فيما إذا كان مأموراً بالقيامِ كما إذا رفع رأسه من السّجدةِ الثّانيةِ في الرّكعةِ الأولى في الصّلاةِ إذا قعدَ ثـمّ قـام ، لا تفسُدُ ولكنه يُكره .

وكذلك قال أبو يوسف (١) – رحمه الله – : أنّ من سجد في صلاته على مكان نجس ثمّ سجد على مكان طاهر جازت صلاته ؛ لأنّ المأمور به السّجود على مكان طاهر ، بدلالة قوله تعالى : ﴿ وَثِيابَكَ فَطَهّر ﴾ (١) ومباشرةُ الضدّ بالسّجود على مكان نجس لا يفوّت المأمور به ، فيكون مكروهاً لا فاسداً (١) .

وعلى قول أبي حنيفة ومحمد(،) - رحمهما الله - تفسد به الصلاة ، لأن السّجود لما كان فرضاً صار السّاجد على النّجس بمنزلة الحامل مستعملاً له بواسطة السّجود ، والطّهارة عن حمل النّجاسة فرض دائم في أركان الصّلاة ، وفي المكان أيضاً ، فيفوت ذلك بالسّجود على مكان نحس ، كما أنّ الكف عن اقتضاء الشّهوة لما كان مأموراً به في جميع وقت الصّوم ، يتحقّق الفوات إذا و جدت المباشرة باقتضاء الشّهوة في جزء من الوقت (،) .

قوله : { إلا من حيث يفوت الأمر } بأنْ قعدَ على الثّانية [٨٦/ج] و لم يقمْ أصلاً (حتى وُجد منه ما ينافي الصّلاة )(٢) فسدت صلاته ؛ لفواتِ المأمور

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الذّراسي ص (٧٩) .

<sup>(</sup>٢) الآية (٤) من سورة المدّثر .

<sup>(</sup>٣) فعلى قوْلِ أبي يوسف إذا سجَدَ على مكانٍ نجسٍ ولم يُعِد تلك السّجدةَ على مكانٍ طاهرٍ فسُدت سحدتُه تلك دون الصّلاة \_ على ما قاله الأسمندي \_ وفسُدت صلاتُـه كلّها \_ على قوْلِ أبي بكر المُخصّاص \_ .

أنظر : مختصر اختلاف العلماء ، للجصّاص ، ٢٦١/١ ، مختلف الرّواية ، للأسمندي ، ص ٢١٣ .

<sup>(</sup>٤) سبقت ترجمته في القسم الذّراسي ص ( ٧٩ ) .

<sup>(°)</sup> أنظر : أصول البزدوي مع الكشف ، ٣٣٧/٢ ، الفوائد ، لحميد الدِّين الضّرير ( ١٣٨ ـ أ ) .

<sup>(</sup>٦) ساقطة من ( د ) .

به ـ وهو القيام ـ ، أما إذا قعدَ ثمّ قام فلا تفسُدُ صلاته ولكنه يُكره(١) .

قوله: { ولهذا قلنا إن المحرم لما نهي عن لبس المخيط } إلى آخره ، يعني لما نهي عن لبس المخيط بطريق الاقتضاء ، يعني لما نهي عن لُبسِ المخيط كان مأموراً بلُبسِ غير المخيطِ بطريق الاقتضاء ، لا بطريق القصد ، فاعتبر موجب الأمر على حالهِ بقدرِ قوّته ، فلذلك كان لُبس الإزار والرّداء سُنّةً لا فرضاً ، لكونه غير مقصود ، وتعيينُ الإزارِ والرّداء لأنّ ذلك أدنى ما يقعُ به الكفاية من غير المخيط .

ثمّ إنّ الخلافَ في الأمر والنّهي إنما يصحُّ على قولِ من يجعلُ الأمرَ للوجوبِ فإنّه لا يجعلُ لفظ الأمرِ للوجوبِ فإنّه لا يجعلُ لفظ الأمرِ دليلاً على كراهةِ ضدّه ، وكذا في جانبِ النّهي ( والله أعلم )(٢) .

<sup>(</sup>١) أنظر : الهداية للمرغيناني مع شروحها ، ٣٠٩-٣٠٨/ .

<sup>(</sup>۲) ساقطة من (أ) و (ج) و (د) .

## [ فصـــلٌ في بيان أسبابِ الشّرائع

إعلم بأن أصل الدين وفروعه مشروعة بأسباب جعلها الشرع أسبابا لها كالحج بالبيت ، والصوم بالشهر ، والصلة بأوقاتها ، والعقوبات بأسبابها ، والكفارة التي هي دائرة بين العبادة والعقوبة بما يضاف إليه من سبب متردد بين الحظر والإباحة .

والمعاملات بتعلق البقاء المقدور بتعاطيها ، والإيمان بالآيات الدالة على حدث العالم .

وإنما الأمرُ لإلزام أداء ما وجب علينا بسببه ، كالبيع يجبُ به الثمن ، ثم يطالب بالأداء .

ودلالة هذا الأصل: إجماعهم على وجوب الصلة على النائم والمجنون والمغمى عليه إذا لم يزدد الإغماء على يوم وليلة ] .

# 

إعلم أنّ المصنّف \_ رحمه الله \_ لما فرغ من ذِكْر الأمرِ والنّهي ، وموجَبهما [11/ب] وحُكمِ موجَبهما ، وصفةِ موجَبهما ، وحُكمِ ضدّهما استدعى ذلك ذكر فائدة ورُودِ الأمرِ لماذا ؟ فذكر [٧٨/د] أنّ فائدته طلب تفريغ المشغول ، فلابد منْ ( ذكر) (١) أسبابِ الشُّغل ، وهذا الفصلُ لبيان ذلك .

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

والمرادُ من الأسبابِ العللُ الشّرعية ؛ لأنّ السّبَ الحقيقيّ هـو الـذي لا يُضافُ إليه الحكمُ فلا يوجبُ شيئاً لا أصالةً ولا خِلافةً ، فإنّ السّببَ لغةً (١) : الحبل ، وكلّ شئٍ يتوصّل به إلى شئٍ آخر ، قال الله تعـالى : ﴿ و عَآتَيـنَاهُ مِنْ كُلّ شئٍ سَبَباً ﴾ (٢) أي طريقاً .

وفي الشريعة (٣): عبارةٌ عما يكون طريقاً لمعرفة الحكم (المطلوب) (١) لا موجباً له (١) وهذ الأسبابُ توجبُ الأحكام، وهي عللٌ في حقّنا حتى تضاف إليها الأحكام، ولكن في الحقيقة أمارات لإيجابِ الله تعالى، فإن الوجوبَ بإيجابِ الله تعالى على الحقيقة عندنا (١)، كما أنّ الوجودَ بإيجادِ الله تعالى على الحقيقة، ولا شريك له في الإيجابِ كما لاشريك له في الإيجاد، تعالى على الحقيقة، ولا شريك له في الإيجابِ كما لاشريك له في الإيجاد، حلافاً للمعتزلة فإنهم كما جوزوا إضافة الإيجادِ إلى غير الله تعالى – وهو الحيوان – جوزوا إضافة الإيجابِ إلى غير الله تعالى – وهو الحقل – (٧).

ثمّ إنما قلنا: إنّ الوجوبَ في الحقيقةِ بإيجابِ الله تعالى لا بالأسبابِ ؟ لاستحالة حقيقةِ الإيجابِ إلى الأسباب (٨) ، لأنّه لا مُحدِثَ سوى الله تعالى ،

<sup>(</sup>۱) أنظر: تهذيب اللغة ، ٣١٤/١٢ ، الصّحاح ، ١٤٥/١ ، معجم مقاييس اللغة ، ٣٤/٣ ، لسان العرب ، ١٢٧٢ ) من هذا الكتاب لسان العرب ، ١٢٧٢ ) من هذا الكتاب (٢) الآية (٨٤، ٨٥) من سورة الكهف .

<sup>(</sup>٣) أنظر هـ (٢) ص (٦٤) من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) ساقطة من ( د ) .

<sup>(°)</sup> وسيأتي تفسيره والكلام عنه مفصّلاً في فصلٌ مستقلّ ص ( ١٢٧٣ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٦) وقد سبق ذكرُ طرفٍ من ذلك ص ( ٥٤٩ ـ ٥٥٠ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٧) أنظر ص ( ١٢٩٩ ) و ( ١٣٥٦ ) من هذا الكتاب .

<sup>(^)</sup> العبارة هكذا في جميع النسخ ، ولعل في الكلام سقطاً فيكون تقديــــره : الستحالة إضافة حقيقة الإيجاب إلى الأسباب ، وبدون كلمة ( إضافة ) لا يستقيم المعنى .

فالوجوبُ حادثٌ ، فلابد (له)(١) من المُحدِث ، ويستحيلُ صِفةُ الإحداثِ لغير الله تعالى ، إلاّ أنّ (٢) الله تعالى جعل الأسبابَ أماراتٍ على الوجوبِ تيسيراً [٩٧/أ] على العباد ، لكون الإيجابِ غيباً عنّا ، فكان المسرادُ بالأمرِ طلبُ الأحكام المشروعةِ بالأسباب ، فذكر في هذا الفصل بيان الأسباب (٢)

فمن قسال : إنّ العبدَ له قُدرةُ حلَّقِ الأفعالِ وإيجادِ المقدورِ وأهملَ حانبَ قُدرة الله تبارك وتعالى قال هنا بأنّ المشروعاتِ تجبُ بأسبابها ، ومن أنكرَ قُدرةَ العبد واحتياره نفى أن يكون شيئاً مما شرَعه الله ثابت بالأسباب ، وهذا الخلاف حارٍ أيضاً في العلل ، فما يُقال في السبب هنا يقال في العلّة لأنّ العلّة في عُرف المتكلمين تُطلقُ على المعرِّف على الحكم ، لأنهم ينكرون المؤثّر بناءً على أنّ الأفعال كلّها من الله تعالى ، وهو فاعلٌ بالاختيار لا مؤثّرٌ بالذّات ، ولا وجود للعلّة المؤثّرة عندهم ، فحاصل الأقوال في هذه المسألة أربع من الله عنده المسألة أربع المسالة المسالة أربع المسالة المسالة أربع المسالة أربع المسالة المسالة ال

#### القول الأول :

ذهب فريقٌ من المتكلمين في أصول الفقه إلى أنّ الأسبابَ لا تأثير لهما البتّـة في الأحكـام، فالأسبابُ والعِللُ إنما هي معرِّفاتٌ لأحكام الله تعالى، لا مؤثِّرةٌ ولا موجِبة، ولم يفرّقوا بين العبـــادات والمعاملات، وهو قول بعض الأشاعرة وبعض الحنفية.

#### القول الثاني :

لجمهور الأشعريّة ، وفرّق هؤلاء بين العباداتِ والمعاملاتِ فوافقوا أصحاب القول الأول في العبادات ، أمّا المعاملات والعقوبات وحقوق العباد فأثبتوا لها أسباباً يُضافُ الوجوبُ إليها ، فقالـوا : سببُ القصاصِ القتلُ العمدُ العدوان ، وسببُ الضّمانِ الإتلافُ ، وهكذا ، ونسَب الحنفيةُ هذا القول للشّافعية .

#### القول الثالث:

إنّ الأسبابَ هي الموحبةُ للأحكام على الحقيــقة ، وتأثيرُ العلّةِ في المعلولِ تأثيرُ حلْقٍ وإيجــاد ، فالعللُ توجبُ الأحكامَ بذواتها ، ونُسب هذا القول إلى المعتنزلة .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) .

<sup>(</sup>٢) في (ج): لأنّ .

<sup>(</sup>٣) المرادُ من الأسبابِ هنا \_ كما بيّن السغناقي رحمه الله \_ العِلل الشّرعية ، لذلك اختلفت عبارات العلماء في المشروعات هلْ لها أسبابٌ تضافُ إليها أمْ لا ؟ والخلافُ في هذه المسألة ناشئٌ عن الخلافِ في مسألةٍ قُدرة العبد وهل لها تأثيرٌ في المقدور أم لا ؟

قوله : { بأن )(١) أصل الدين وفروعه } أرادَ بأصلِ الدِّين الإيمانُ با لله تعالى ، وفروعِه العباداتُ البدنيّةُ والماليّةُ والكفاراتُ والحدودُ .

قوله : { جعلها الشرع أسبابا لها } أطلق اسم الجَعْلِ لما أنّ العِلل الشرعيّة عِللٌ جعْليّة ، بخلاف العِلل العقليّة (٢) ، فلما كان الوجوبُ في الحقيقة

القول الرّابع:

وهو قول الحنفية والمحققين من أصحاب الشافعي وهو: أنّ ما وحَبَ علينا من الأحكام فقد نصب الله تعالى لها أسباباً ، هذه الأسباب لها تأثيرٌ في تلك الأحكام ،ولكنها ليست ذاتية التأثير \_ كما قال أصحاب القول الثالث \_ أي لا توجب الحكم بنفسها ولكن بجعل الله تبارك وتعالى ، فهي مؤثّرة حتى صحَّ إضافة الأحكام إليها ، والمؤثّر الحقيقي هو الله تبارك وتعالى ، وهو الصّحيح ، وبه قال الغزالي من المتكلمين .

أنظر: التقويم ( 77 - 1 ) ، أصول السرخسي ،  $1 \cdot 1 \cdot 1 \cdot 1$  ، الميزان ، ص 27 - 77 ، كشف الأسرار ، للبخاري ، 77 - 77 - 77 - 77 ، المستصفى ، للغزالي ، 17 - 92 ، المحصول ، للرازي ، 17 - 127 ، الإحكام ، للآمدي ، 17 - 127 ، العضد على ابن الحاجب ، 17 - 127 ، جمع الجوامع لابن السبكي ، 17 - 127 ، البحر المحيط ، 17 - 127 ، شصوح مختصر الروضة ، للطوفي ، 17 - 127 ، شرح الكوكب المنير ، 17 - 127 ، المسائل المشركة بين أصول الفقه وأصول الدّين ، للشيخ العروسي ، ص 17 - 127 .

(١) ما بين القوسين ( ) هكذا من قوله : (طلب ) إلى هنا ساقط من (ج) .

(٢) لاتفاقهم على أنّ العلل العقليّة موجِبةً بذاتها ، كالكسرِ بالنسبة للإنكسار ، وســـائر الأفعــال مـع الانفعالات .

أنظــر : شرح مختصر الروضة ، للطوفي ، ٤٢٨/١ ، البحر المحيط ، ٣٠٧/١ ، شرح الكوكب المنير ، ١/٠٥٠ . بإيجابِ الله تعالى ولا أثرَ للأسبابِ فيه ، جعلها الشّرعُ(١) أسباباً لـه تيسيراً للأمر على العباد(٢) .

قوله: { كالحج بالبيت } (٦) أي كالحج هو مشروعٌ ومفروضٌ فِعْلُه بسببٍ وهو البيت ، ثمّ المصنّف ـ رحمه الله ـ خالَف جميع كتب أصول الفقه المتداولة فيما بين الناس في تقديم الحج في الذّكر على أصْلِ الدِّين وسائر فروعه ولا يُعلم فيه معنى سوى أنّ سببه يجري بحرى المفردِ ، وسببُ غيره يجري محرى المركّب ، والمفرد مقدّمٌ على المركّب .

وإنما قلنا ذلك: وذلك لأنّ سبب وجوب أصل الدّين من حيث الظّاهر وهو الإيمانُ بالله تعالى (كما هو بأسمائِهِ) (١) وصفاتِهِ - الآياتُ الدّالةُ على حِدَث العالَم، وهي أكثرُ من أنْ تُحصى عدداً، وأسبابُ سائر فروع الدّين من الصّلاةِ والزّكاةِ والصّوم بسببِ التّكرر والتجدد صارت بمنزلةِ متعددٍ لا يُحصى عددُه، فأما البيتُ فشئ واحدٌ غير متكرّرٍ ولا متحددٍ لا بحسب الزّمانِ ولا بحسبِ الصّفة، فبقي مفرداً كما كان، فقد معلى غيره، لأنّ المفردَ مقدّمٌ لأصالته، والمركّبَ مؤخرٌ لفر عيّته (٥).

<sup>(</sup>١) في (د) : جعلها الشَّرعُ فيه أسباباً .

<sup>(</sup>٢) قال الغـــزالي : { إعلمْ أنه لما عسُر على الخلق معرفةُ خطابِ الله تعالى في كلّ حالٍ لا سيّما بعد انقطاع الوحي ، أظهر الله سبحانه خطابه لخلقه بـأمور محسوسةٍ نصبهـا أسباباً لأحكامُ ، وجعلهـا موجبةً ومقتضيةً للأحكام على مثــال اقتضاء العلّة الحسيّة معلولها } المستصفى ، ٩٣/١ .

 <sup>(</sup>٣) بدأ المصنف \_ رحمه الله \_ بذكر أسباب العبادات الفرعية ، وابتدأها بالحج وختمها بأصل الدّين ،
 وهو الإيمان بالله تعالى ، والسّتغناقي \_ رحمه الله \_ يبيّن السبب الذي دعا المصنّف إلى ذلك .

 <sup>(</sup>٤) ساقطة من (ج)

 <sup>(°)</sup> وتابع المصنف في هذا الترتيب الخبّازي في كتابه "المغني" ، أنظر ص ٨٠

ثمّ ذكر سبب الصّوم ؛ لأنّ الصّوم هو الذي يلي الحجّ سواءٌ ذكر المشروعات من أوّلها أوْ من آخِرها ، وههنا بدأ بالذّكر من آخِرها فيليه أيضاً أو لما كان عند ذكر المشروعات من أولها يقع يليه فكذا عند ذكرها من آخرها .

ثمّ لم يذكر سببَ الزّكاةِ هنا ، كما لم يذكر سبَبَ وجُوبِ الطّهارةِ أصلاً ، ولكن ذكرَ في آخِرِ الفصل سببَ الزّكاة بطريق الاستدلال بقولـــه : { كما أن النماء الذي لأجله كان المال سببا لوجوب الزكاة } (١) .

ثمّ ذكر الصّلاة ، والوجهُ فيها كالوجهِ في الصّوم ؛ لأنّ الصّلاة ههنا تَلِي الصّوم ، كما أنّه لو بدأ المشـــروعات من أولها تَلِي الزّكاةُ الصّلاة وللسّوم ضرورةً ، لو كانت الزّكاةُ مذكورةً ــ و لم تُذكر هي قبلي الصّلاة والصّوم ضرورةً ، لأنّها بُدئت من آخِرها .

ثمّ ذكر العقوبات باعتبار التّقابل بين العبادات والعقوبات ، فإنّ العبادات إنما تحصلُ بسبب الائتمار بالأوامر مقصوداً ، والعقوباتُ إنما تجب باعتبار ارتكاب النّواهي مقصوداً ، ولا شك أنّ بين الأمر والنّهي مقابلة ، ولأنّ العقوبة إنما تحصلُ بفعلٍ هو ضدّ ما تحصلُ به العبادة ، فكان بينهما مناسبةٌ من حيث [ 19/ المضادّة .

ثمّ ذكر الكفّارة ؛ لأنها مركّبة منهما (أي من العبادة والعقوبة)(٢) فكان المركّبُ بعد ذكر المفردات(٢)، لأنّه لايوجدُ إلا بها، فكان المفتقرُ إليه سابقاً لا محالة.

<sup>(</sup>١) ص ( ٧٦١) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ج)

<sup>(</sup>٣) العبارة هكذا في جميع النسخ ، ولعلَّه أراد أن يقول : فكان ذِكرُ المركّبِ بعد ذِكرِ المفردات .

ثمّ ذكر المعاملات ؛ لأنّه ليس فيها معنى العبادة \_ من حيث إنّها معاملة \_ ولا معنى العقوبة ، فكانت خاليةً (١) عنهما جميعاً ، فبين الخالي والمشغول مناسبة التّضاد ، أو لأنّ ذكر ما تقدّم أهم ، لاختصاصه بالمسلمين وشرائِعهم ؛ أما العبادات فظاهرة ، وأما العقوبات فإنّ بعضها ليس على الكافر [٧٨/ج] كرحْم المحصن في الزّناد ، وحدّ الشُّرب ، وكذلك الكفّارة ليست عليه ، فأما المعاملات فنحن وهؤلاء فيها على السّواء ، وهذا الفصل ليسان أسباب الشّرائع فكانت البداية بالشّرائع التي اختص بها المسلمون أوْلى .

ثمّ ختَمَ ذكْرَ هذه الشّرائع بذكْر الإيمــــان على وجهِ التّفاؤل ، ليكون ختْمَ المكلَّفين بهذه الشّرائع بالإيمان ، عَصَمنــار٣) اللهُ تعالى به بفضْلِه. وجميع المؤمنين ، وأعَاذَنا من هَمَزات الشّياطين .

<sup>·</sup> ن في ( ب ) : حالته .

<sup>(</sup>٢) هذا عند أبي حنيفة ومحمّد ـ رحمهما الله ـ حيث يريان عدمَ وحوب الرّحمِ على الكافر ، فلو زنا ذمّيٌّ تُيّبٌ فإنّه يجلد ولا يُرحم ، خلافاً لأبي يوسف والشّافعي وأحمد ـ رحمهم الله ـ مستدلين بمـا رُوي في الصّحيحين أنّ النبيّ ﷺ أمرَ برحْمٍ يهوديين قد زنيا .

أنظر : الهداية مع شروحها ، ٢٣٩\_٢٣٨/٥ .

<sup>(</sup>٣) في ( ب ) : ختمنا .

### [ سببُ وجوبِ الحجّ ]

ثمّ إنما قلنا: إنّ البيتَ سببُ وجوبِ الحجِّ بدليلِ صحّةِ الإضافة ، قال الله تعالى : ﴿ و للهِ عَلَى النّاسِ حِجُّ البَيْت ﴾ (١) ، والإضـافة دليلُ السببيّة ـ على ما يجئ (٢) ـ ، والاستطاعة بالمالِ ليست بسبب للوجوب ، فإنّ هذه عبادة بدنية ، وإنما كان البيتُ سبباً لوجوبِها لأنّها عبادة هِجْرةٍ وزيارةٍ تعظيماً لتلك البُقعة ، فلا يصلُح المالُ سبباً لوجوبها ، ولا هو شرع لجواز الأداء أيضاً فالأداء من الفقير صحيح وإنْ كان لايملكُ شيئاً ، ولو كانت الاستطاعة سبب الوجوبِ أو شرع الجواز لما جاز قبْلَ وجُودِها ، وإنما هي شرع وجوب الأداء فإنّ السقر الذي يوصِلُه إلى الأداء لا يتهيّا له بدون الزّادِ والرّاحلةِ إلاّ بحرج فإنّ السقر الذي يوصِلُه إلى الأداء لا يتهيّا له بدون الزّادِ والرّاحلةِ إلاّ بحرج عظيم ، والحرجُ مدفوع ، فعرفنا أنّ المالَ شرع وجوبِ الأداء ، وكذا الوقت ليس بسبب لوجوب الحج ، بل هو شرع حوازِ الأداء ، ولهذا لا يتكرّر ودري.

فإنْ قلت : لو كان الوقتُ شرْط جوازِ الأداءِ والسّببُ موجودٌ \_ وهـو البيتُ \_ [٩٨/أ] لكان ينبغي أنْ يـجوزَ أداءُ الحـجِّ في أوّلِ وقْتِـه ( وهـو كمـا دخلَ شوّال كوقتِ الصّلاةِ ( ) حيث يجوزُ أداءُ الفرضِ في أوّل وقتها !

<sup>(</sup>١) الآية ( ٩٧ ) من سورة آل عمران .

 <sup>(</sup>۲) ص ( ۱٦۱ ) من هذا الكتاب .

 <sup>(</sup>٣) يقول القاضي الإمام الدبوسي ـ رحمه الله ـ : { فصار تأويلُ الآية ـ والله أعلم ـ : الله على النّاسِ المستطيعين حجُّ البيتِ ، حقاً للبيتِ ، واحباً بسببه ، إذا جاءَ وقتُ الأداء } التقويم ( ٢٩ ـ أ ) .
 وانظر أيضاً : أصول البزدوي ، ٣٥٢/٢ ، أصول السرخسي ، ١٠٥/١ .

<sup>(؛)</sup> قوله :وهو كما دخل شوّال ، هكذا في جميع النسخ ، وهو تعبيرٌ ركيك ؛ لأنّ المعترض يريد أن يثبت أنّ السّبب لو كان هو البيت \_ كما يقول \_ لصحّ أداءُ الحجّ في أولّ وقته \_ وهو شهر شوّال \_\_ قياساً على الصّلة ، فكان ينبغى أن يقول : من حين دخول شوّال .

قلست )(١): قال الإمام شمس الأئمة السرخسي(٢) - رحمه الله - : { والأمرُ كذلك ، فإنه يجوز أداء الحجّ عندنا كما دخل شوّال(٢) ، ولكن هذه عبادة تشتملُ على أركان بعضها يختص بوقت ومكان ، وبعضها لا يختص ، فما كان مختصاً بوقت أو مكان لايجوز في غير ذلك الوقت ، كما لايجوز في غير ذلك الوقت ، كما لايجوز في غير ذلك المكان ، وما لا يكون (١) مختصاً بوقت فهو جائز في وقت الحجّ (١) في أيّ وقت كان من وقية ، حتى إنّ من أحرام في رمضان وطاف وسعى لم يكن سعيه معتداً به من سعي الحجّ ، حتى إذا طاف للزيارة يوم النحر يلزمه إعادة السعي ، ولو كان طاف وسعى في شوّال كان (سعيه ) (١) معتداً به ، حتى لا يلزمه إعادته يوم النحر لأنّ السعي (غير مؤقّت فحاز أداؤه فيل وقته ، كما لايجوز أداء طواف الزيارة يوم عَرَفة لأنّه مؤقّت بيوم النحر ، وهو نظير أركان الصّلاة ، فإنّ السّجود ) (١) مرتّب على الرّكوع ، ولا يُعتدد (به ) (١) قبل الرّكوع ، ولا يُعتدد (به ) (١) قبل الرّكوع ، ولا يُعتدد (به ) (١) قبل الرّكوع ، ولا يدلّ ذلك على أنّ الوقت ليس (بوقت للأداء ) (١) .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من (ج) .

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(</sup>٣) وهي هكذا أيضاً في أصول السرخسي ، ١٠٥/١ .

<sup>(؛)</sup> في أصول السرخسي : وما لم يكن .

<sup>(°)</sup> في أصول السرخسي : في جميع وقت الحجّ ، والجملة التي تليها وهــي قولـــــه :( في أي وقــتٍ كان من وقته ) غير موجودة في النسخة المطبوعة من أصول السرخسي .

 <sup>(</sup>٦) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٧) ما بين القوسين ( ) همذا من قوله : (غير مؤقّت ) إلى هنا ساقط من (ج)

<sup>(^)</sup> ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٩) أصول السرخسي مع تصرّف يسير ، ١٠٥/١ .

وكذلك ههنا عدمُ الاعتـــدادِ به عند التقديمِ لا يدلُّ على أنّ الوقت ليس )(١) بسببٍ له لمّا قامَ الدّليلُ على أنّه وقتُه ، وعدمُ الاعتدادِ بناءً على ترتُّبِ الأفعالِ شرعاً كما ورَدَ الشّرعُ به (كما )(١) في أركان الصّلاة(٢).

### [سبب وجوب الصّوم]

قوله: { والصوم بالشهر } أي صومُ رمضانَ أداءٌ مشروعٌ بشهرِ رمضانَ فرْضاً ، فكان حرفُ التّعريفِ فيهما للعهد ، فسببُ وجوبِ الصّومِ شهودُ الشّهر ، ولهذا أُضيفَ إلى الشّهرِ شرعاً ، قال الله تعالى : ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشّهرَ فلْيصُمْه ﴾ (١) ويتكرّرُ بتكرّرُه ، ولم يَجُن ْ الأداءُ قبله ، وجازَ القضاءُ بعده .

إلا عند القاضي الإمام أبي زيد الدّبوسي ( ) والشّيخ الإمام فخر الإسلام البرّدوي ( ) - رحمهما الله - سببُ وجوب الصّوم أيّامُ شهر رمضان دون اللّيالي ( ) قال الله تعالى : ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشّهْرَ فلْيصُمْه ﴾ أي فليصُمْ في اللّيالي ( ) قال الله تعالى : ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشّهْرَ فلْيصُمْه ﴾ أي فليصُمْ في أي اللّيالي لايصلح أيّامه ، والوقتُ متى جُعل سبباً كان محلاً صالحاً لأداء الفعل ، واللّيلُ لايصلح أيّامه ، والوقت متى جُعل سبباً كان محلاً صالحاً لأداء الفعل ، واللّيلُ لايصلح

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين هكذا ( ) من قوله :( بوقت الأداء ) إلى هنا ساقط من ( ج ) .

<sup>(</sup>۲) ساقطة من (د) .

 <sup>(</sup>٣) أنظر: التقويم ( ٢٩ ـ أ ـ ب ) ، أصول الشاشي ، ص ٣٦٦ ، أصول البزدوي ، ٣٥٢/٢ ،
 كشف الأسرار ، للبخاري ، ٣٥٣/٢ .

<sup>(</sup>١) الآية (١٨٥) من سورة البقرة .

<sup>(°)</sup> سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨١ ) .

<sup>(</sup>٦) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٠) .

 <sup>(</sup>٧) وتابعهما صدر الإسلام أبو اليُسر ـ رحمه الله ـ .

أنظر : التقويم ( ٢٨ - أ - ب ) ، أصول البزدوي ، ٣٤٩/٢ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢/٠٥٠

له ، فعُلم [ • ٢ ١ /ب] أنّ اليومَ سببُه ؛ بدلالةِ صحّة نسبته إليه ، بأنْ يقال : صوْمُ يومٍ ، وكلّ يومٍ سببُ صومه (١) على حِدَة منفصلاً عن الآخر ، ولهذا وجبَ على صبيًّ يبلغُ في بعض الشّهر ، أو كافرٍ يُسلمُ بقدْر ما أدركه ، لأنّ كلّ يومٍ سببٌ لصومه منفصلاً عن الآخر كأوقات الصّلاة .

وحالفهما في ذلك الشّيخُ الإمام شمس الأئمة السرخسي (٢) - رحمه الله فقال : { طنّ بعضُ المتأخرين ممن صنّف في هذا الباب أنّ سبب الوجوبِ أيّامُ الشّهر دون اللّيالي ؛ لأنّ صلاحية الأداء مختصٌّ بالأيام ، قال هي : وهذا غلطً عندي ، بل في السببية للوجوب اللّيالي والأيام سواء ، فإنّ الشّهرَ اسمٌ لجزء من الزّمان يشتملُ على الأيام واللّيالي ، وإنما جعله الشّرعُ سبباً لإظهارِ فضيلة الوقت ، وهذه الفضيلةُ ثابتة للّيالي والأيّام جميعاً ، والرّوايةُ محفوظة في أنّ من كان مفيقاً في أوّل ليلةٍ من الشّهرِ ثمّ جُنَّ قبل أنْ يُصبح ومضى الشّهرُ وهو معنونٌ ثمّ أفاق يلزمهُ القضاء ، ولو لم يتقرّر السّببُ في حقّه بما شهد من الشّهر في حال الإفاقة لم يلزمهُ القضاء ، والدليلُ عليه : أنّ نيّة أداء الفرضِ تصحُّ بعد وخول الليلة الأولى بغروب الشمس قبل أنْ يُصبح ، ومعلومٌ أنّ نيّـة أداء دخول الليلة الأولى بغروب الشمس قبل أنْ يُصبح ، ومعلومٌ أنّ نيّـة أداء الفرض قبل غروب الشمس لم تصحّ نيته } (٢) .

قلت : والجوابُ لهما عن مسألة الجنون ظاهر وهو : أنّ الوجوبَ على المجنون ثابتٌ عند تحقّق السببِ باعتبارِ أنه أهلٌ لنفس الوجوب ، إلاّ أنّ الحرجَ

<sup>(</sup>١) في ( ب ) و ( ج ) و ( د ) : وكلّ يومِ سببٌ على صومِ على حدة .

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسي ، ١٠٤/١ .

وهو اختيــــارُ الشّاشي والخبّازي . أنظر : أصول الشّاشي ، ص ٣٦٦ ، المغني ، للخبازي ، ص ٨٠ ، الغرّة المنيفة ، للغزنوي ، ص ٦٦ .

أُديرَ (۱) بالاستغراق حكماً ، فأينما وُجد الاستغراق سُقطَ الوجوب وإلاّ فلا ، ثمّ لما أدرك الليلة مفيقاً لم يوجد الاستغراق فلم يوجد الحرج ، فوجب ، وإذا استغرق ولم يدرك الليلة الأولى مفيقاً وُجد الحرج ، فلا يجب عليه ، وكذلك كوْن الليلة الأولى جزءاً من الشهر لا يلزمهما في أنْ تكون الليلة سبباً ؛ لما أنه لاتصح نيّة صوم الغد منه قبل غروب الشمس ، فلو اتّحد حكم أجزائه في السبية لتأدّى صوم ثلاثين يوماً بنيّة واحدةٍ في أوّله ، ثمّ الليلة الأولى وإنْ لم تنعقد في السبية لكن هي جزءٌ من شهر رمضان حقيقة ، وهذه الحقيقة تكفي لنفي الاستغراق ، فيثبت موجه وهو وجوب القضاء عند الإفاقة (۱) [٨٨/ج]

وسببُ وجوب الصّلاقِ أوقاتُها في حقّنا ، والدّليلُ عليه : أنها تُنسبُ إلى الوقتِ شرعاً فيقال : فرضُ الوقت ، وصلاةُ الفحرِ والظّهر ، وكذلك يتكرّرُ الوجوبُ بتكرّرُ الوقت .

وسببُ وجوب العقوباتِ ما يُضاف إليه نحو: حدّ الزّنا، وحدّ السّرقة، وحدّ الشّرب، والقذْف، والدّليـــلُ على أنّه سببٌ لهـا: الإضافةُ وتكرّر العقوبات عند تكرّ, ها.

<sup>(</sup>١) رُسمت هذه الكلمة هكذا ( أدبر ) غير منقوطة ، ولعلّ أقربَ معنىً إلى المقصود من سياق الكلام هو ما أثبته .

<sup>(</sup>٢) أما قول شمس الأئمة \_ رحمه الله \_ بأنّ الشّهر اسمٌ لجزء من الزّمان ، والشّهر يشملُ الأيام واللّيالي فكان شرفُ الوقت ثابتٌ لهما جميعاً ، فقد أحاب عنه الشّيخ عبدالعزيز البخاري فقال: { شرفُ اللّيالي باعتبار شرعيّة الصّوم في أيّامها ، فكان شرفها تابعاً لشرف الأيّام ، أو شرفها باعتبار كونها أوقاتاً لقيام رمضان ، وكلامنا في شرف يحصلُ باعتبار السببيّة ، وذلك بأن يكون محلاً لأداء مسبّبه } . كشف الأسرار ، ٢/ ٢٥٠ .

### [ سببُ وجوب الكفّارات ]

قوله: { الكفارة الذي هي دائرة بين العبادة والعقوبة } إلى آخره ، إعلم أنّ سببَ الكفّ ارات هو: ما أُضيفت إليه من سببٍ متردِّدٍ ( بين الحظرِ والإباحة )(١) كالفطرِ في نهارِ رمضانَ عامداً ، وقتلِ الخطأ ، واليمينِ المنتقضةِ والإباحة )(١) كالفطرِ في نهارِ رمضانَ عامداً ، وقتلِ الخطأ ، واليمينِ المنتقضةِ [٩٩/أ] بالحنثِ وغيرها ، ولهذا لم يُجعل المحظُورُ المحضُ من حنسٍ هذه الأشياء سبباً للكفّارة ، كقتلِ العمدِ واليمينِ الغموس ؛ لما أنّ الكفّارة دائرة دائرة بين العبادةِ والعقوبة (١) .

أمّا العبادة ؛ فلأنها تتأدّى بالصّيامِ والإطعامِ والإعتاق ، وأمّا العقوبة ؛ فلأنها تجبُ أُجْزِيةً على ارتكابِ المحظُور ، فجهةُ العقوبة تستدعي أنْ يكون متّصفاً بالمشروعيّة ، السّببُ متّصفاً بالمجناية ، وجهةُ العبادة تستدعي أنْ يكون متّصفاً بالمشروعيّة ، فلذلك جُعِل السّببُ شيئاً دائراً بينهما ليتطابق الأثرُ والمؤثّر ، إذْ الحكمُ نتيجةُ السّبب ، فيحب أنْ يكون على وفاق السّبب .

بيان هذا: أنّ اليمينَ المنعقدةَ (عند الحِنْثِ سببٌ للكفّارة ، فإنّ اليمينَ المنعقدةَ )<٢) مشروعةٌ مشتملةٌ على تعظيمِ الله تعالى في الابتداء ، ومندوبُ المنعقدة )<٢) مشرعت في بيْعةِ نَصَرَة الحقّ ، ونقْضُها بالحِنْثِ محظُور ، قال الله

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) بينما يرى الشّافعية وحوب الكفّارة فيها أيضاً ؛ لما أنّ سبب وحوبها عندهم هو ضمانُ المتلّف من حقوق الله تعالى حبرًا ، فلم ينظروا إلى صفةِ الفعل سواءٌ تمحّض عدواناً ، أو كان دائراً بين الحظرُ والإباحة .

أنظر: المبسوط، للسرحسي، ١٢٧/٨، بدائع الصّنائع، للكاساني، ٢٥٧/١٠، رؤوس المسائل للزمخشري، ص ٤٦٥٧، رؤوس المسائل للزمخشري، ص ٤٧٧، تبيين الحقائق، للزيلعي، ٩٩/٦، الغرّة المنيفة، للغزنوي، ص ١٨٥ مختصر المزني، ص ٢٥٤، المهذّب، للشيرازي، ٢١٧/٢، تخريج الفروع على الأصول، للزنجاني، ص ٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (ج)

تعالى في ذكْرِ قَوْمٍ بالمذمّـة(١) :﴿ وَكَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الحِنْتِ العَظِيم ﴾(٢) وهو هتْكُ ( حُرمة )(٢) اسمِ الله تعالى ، فكان محظوراً(١٠) .

وكذلك قتلُ الخطأ فإنّه مباحٌ من حيثُ إنّه غير قاصد (°) ، وقد يكون في الاصطياد وفي المرامات ، وكلاهما ثابتٌ شرعيّتهما بأمْرِ الإباحة ، ومحظورٌ من حيثُ إنّه مقصّرٌ حيث تركَ التّأنّي (٢) .

ولا يلزمُنا الفِطرُ العمدُ في رمضان (٧) ؛ لأنّه مباحٌ من حيثُ إنّه يُلاقي فعُلَ نفسِه الذي هو مملوكه \_ وهو الإمساك \_ ( والإمساكُ ) (٨) فِعْلُه الذي به يصيرُ متعبّداً بجعْل إمساكِه [٢١١/ب] اللذي هو مِلْكه لله تعالى ، وإنما يصيرُ متعبّداً بجعْل إمساكِه [١٢١/ب] اللذي هو مِلْكه لله تعالى عبادة ، وإلاّ فتصير جبْراً ، وما في الجبْر من معنى العبادة ، فتبت أنّ الإمساكَ مِلْكُه ، والفِطرُ يُلاقي الإمساك ، فمن حيثُ إنّه يلاقي مِلْكه مباح (١) ، إلاّ أنّه لما تعلّق به حقّ الله تعالى صار محظوراً ، فكان دائراً بين الحظ \_ روالإباحة .

<sup>(</sup>١) في (ج) : بالمُنعَة .

<sup>(</sup>٢) الآية (٤٦) من سورة الواقعة

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( د ) .

<sup>(؛)</sup> وهوقول الشّعبيّ ، وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ: الحِنتُ العظيم الذّنب العظيم وهو الشّركُ أنظـــــر : بحر العلوم ، للسمرقندي ، ٣١٧/٣ ، تفسير البغوي ، ١٨/٨ ، الحامع لأحكام القرآن ، للقرطبي ، ٢١٣/١٧ .

أي أبيح له الرّمي .

<sup>(</sup>٦) أنظر: التقويم (٢٩ ـ ب)، أصول البزدوي مع الكشف، ٣٥٦/٢ ٣٥٧ ، أصول السرحسي ، ١٠٩/١ .

 <sup>(</sup>٧) هذا جوابُ سؤالٍ قد يردُ عليهم وهو : أنّ من أفطرَ عامداً في نهار رمضان أوجبتم عليه الكفّارة مع أنّ الفِطرَ عمداً عدوانٌ محضٌ ليس فيه شائبةُ الإباحة ، فذكر وجه الإباحة في سياق كلامه .

<sup>(^)</sup> ساقطة من ( ب ) .

<sup>(&</sup>lt;sup>٩)</sup> في ( <sup>ب</sup> ) و ( ج ) و ( د ) : مباحٌ له .

ولا يلزمنا قتْلَ المستأمن فإنّه لايوجبُ الكفّارة (١) ، وإنْ لم يكنْ محظوراً محضاً حتى لايجب القِصاصُ بقتله ؛ لأنّا نقول : إنّا لاندّعي أنّ كلّ ما دار بين الحظر والإباحة يوجبُ الكفّارة ، فإنّ قطع يد الغير خطأً دائرٌ بين الحظر والإباحة – كقتلِ الخطأ – فإنّه غير موجب للكفّارة ، بلْ نقول : الكفّارة لا تجبُ إلا بسبب دائر بين الحظر والإباحة ، ثمّ نقول : قتْلُ المستأمنِ من حيثُ الفعلُ محظورٌ محضٌ وإنما الشّبهةُ في المحلِّ ، والكفّارةُ تجبُ حزاءً على الفعل ، الفعلُ مخطورٌ محضٌ وإنما الشّبهة لايصلحُ سبباً (٢) ، بخلاف القصاص فإنّه وإن كان فإذا عَرِيَ الفعلِ لكنّ المحلِّ فيه معتبرٌ أيضاً ، لأنّ ذلك حقّ العباد ، وحقّ حزاءً على الفعل العباد شرع حابراً (٢) لا زاحراً ، فإذا كان المحلُّ معتبراً فالشّبهةُ المتمكّنةُ في المحلِّ أثرت في الفعلِ أيضاً ، فإذا كان المحلُّ معتبراً فالشّبهةُ المتمكّنةُ في المحلِّ أثرت في الفعلِ أيضاً ، وانفعل أيضاً ، وانفعل أيضاً ، فإذا كان المحلُّ معتبراً فالشّبهةُ المتمكّنةُ في المحلِّ أَثْرت في الفعلِ أيضاً ، وانفعل أيضاً ، وانفعل أيضاً ، فإذا كان المحلُّ معتبراً فالشّبهةُ المتمكّنةُ في المحلُّ أُثرت في الفعل أيضاً ، فإذا كان المحلُّ معتبراً فالشّبه المتلمكية في المحلُّ أُثرت في الفعل أيضاً ، فإذا كان المحلُّ معتبراً فالشّبه المتمكّنة في المحلُّ أُثرت في الفعل أيضاً ، فإذا كان المحلُّ أَثرت في الفعل أيضاً ، أنه المحلّن أنه أنه المحلّن أنه المحلّن أنه المحلّن أنه المحلّن أنه المحلّن أنه أنه المحلّن أنه المحلّن أنه المحلّن أنه أنه أنه المحلّ أنه أنه المحلّن أنه أنه المحلّن أنه المحلّن أنه المحلّن أنه المحلّن أنه المحلّن أنه أنه المحلّن أنه أنه المحلّن أنه المحلّن أنه المحلّن أنه الم

فإنْ قلت : يُشكلُ على هذا كلِّه ما إذا زَنَا في رمضانَ عامداً أو شَرِب الخمرَ عامداً ، فإنّ فيهما الكفّارة ، وليس في سببِ هذه الكفّارة شائبة الإباحة بلُ هما حرامٌ محضٌ ، وعدوانٌ صِرْفٌ .

قلت: فيه وجهان:

أحدهما : ما [٨٨/د] ذكرنا أنّ إباحةً فِطْرِ العمْدِ من حيثُ إنّه يلاقي فِعْلَ نفسِه الذي هو مِلْكه حقيقةً ، وهو الإمساك \_ وقد بيّنا وجهه \_ ، فمن هذا الوجهِ لايتفاوتُ بين أنْ يكون ذلك الفعلُ محظوراً أو مباحاً ؛ لأنّ ثبوتَ كونه

<sup>(</sup>١) وهذا حوابُ سؤالٍ قد يرِدُ أيضاً وهو : أنّ قتْل المستأمن فيه شُبهة الإباحة ، ومع ذلك لم توجبوا على القاتل الكفّارة ، فأجاب عنه بما ذكر .

<sup>(</sup>٢) في (ج): لم يصلح سبباً.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في ( ج ) : حائزاً .

<sup>(؛)</sup> أنظر : تخريج الفروع على الأصول ، للزنجاني ، ص ٣٦٧ .

مِلْكاً أُورِثَ شُبهةً في فِعله ، فكان في تر و الإمساكِ شُبهة الإباحة من هذا الوجه ، لأنّه تصرّف في مِلْكه ، إلى هذا أشار الإمام البزدوي(١) ـ رحمه الله ـ في "مختصر التقويم"(٢) .

والثاني : أنّ شُرْبَ الخمْرِ والزِّنا ههنا مفطِّران لا باعتبارِ أنّهما حرامٌ مخض ، بلْ باعتبارِ وجُودِ العمْد ، حتى إنّه لو شرِبَ الخمرَ أو زَنَا ناسياً لايفسدُ الصّوم فعُلم بهذا أنّ وجوبَ الكفّارةِ دائرٌ بالشُّربِ العمْدِ والـوطْءِ العمْد ، من غير نظرٍ إلى وصْفِ الحُرمةِ ووصْفِ الحلّ ، لأنّ في غير العمدِ لا يفسدُ الصّومُ فكيف تجبُ الكفّارة ؟

ثمّ نفسُ شُرْب العمدِ متناولٌ للشُّربِ المباحِ كالماء ، والشُّربِ الحرامِ كالحمر ، وكذلك الوطءُ العمدُ متناولٌ لوطءِ المنكوحةِ ووطءِ الأجنبيّة ، فكان كلّ دليلٍ يوجبُ دورانَ شُرْب الماءِ عمداً بين الحظرِ والإباحةِ فذلك بعينه يوجبُ دورانَ شُرْب الخمْرِ عمداً بينهما ، إذْ لم يؤتِّر وصْفُ الحُرمة في بعينه يوجبُ دورانَ شُرْب الحمْرِ عمداً بينهما ، إذْ لم يؤتِّر وصْفُ الحُرمة في حقِّ القضاء ، فضلاً عن وجوبِ الكفّارة في فصل النّاسي – على ما ذكرنا – وكذلك في حقِّ الوطءِ ، فعُل م بهذا أنّ ما ادّعينا من سببِ الكفّارةِ كونه دائراً بين الحظر والإباحةِ مبقيُّرً ، على حاله – كما ذكرنا – .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص (٧٠) .

<sup>(</sup>٢) سبق التعريف بهذا الكتاب في القسم الدّراسي ص (١١٣) ، ولكن أشارَ إلى هذا النّقل الشّيخ عبدالعزيز البخاري في "كشف الأسرار" ، ٢/٢ م.

<sup>(</sup>٣) في (د): مبقّاً ، هكذا بالشكل.

### [ سبب مشروعية المعاملات]

قــوله: { والمعاملات بتعلق البقاء المقدور بتعاطيها } " الباء " في { بتعلق } يتعلّقُ بـ { مشروعة } تقديراً ، كـ " الباء " في قوله: { كالحج بالبيت } رجوعاً إلى تقدير قوله: { مشروعة بأسباب } فكان المعنى: و كالمعاملاتِ هي مشروعة بسببٍ هو تعلَّقُ البقاءِ المقـدور ، أو هي مشروعة بسبب تعلَّق البقاء المقدور .

و" الباء " في { بتعاطيها } يتعلّقُ بقوله : { بتعلق البقاء المقدور } أي المقدّر ، والتّعاطي : التّناول ، وفي "المصادر"(١) : { التّعاطي : فراز كرفتن}(١) والمرادُ هنا : تناولُ المعاملاتِ ومباشرتها .

والمعنى: وسببُ المعاملاتِ مثلُ النّكاح [ ١٩٩/ ج-] والبيع وغيرهما تعلّق البقاءِ المقدّر إلى يوم القيامة بمباشرة هذه المعاملات، وذلك لأنّ الله تعالى حكم ببقاءِ العالَم إلى مُدّةٍ معلومةٍ عنده، وقد [ ٠٠١/أ] علّق البقاء ببقاءِ الجنْسِ والنّفس، وبقاءُ الجنْسِ إنما يكون بالتناسل، ولا تناسَلَ إلاّ بإتيانِ الذّكورِ الإناثَ في موضع الحرث، فشرَعَ الله تعالى طريقاً يتأدّى به ما قدر الله تعالى من غير أنْ يتصل به ٢٠) فسادٌ وضياع، وهو طريق الازدواج بلا الله تعالى من غير أنْ يتصل به ٢٠) فسادٌ وضياع، وفي الشركةِ ضياع، فإن شركةٍ في الوطء، إذْ في الوطء على التّغالبِ فساد، وفي الشركةِ ضياع، فإنّ الأب متى اشتبه يتعذّر إيجابُ مئونة الولدِ عليه، وما بالأمّ قوّةُ كسْبِ المال في

<sup>(</sup>١) اسمُ هذا الكتاب هو "السّامي في الأسامي ومصادر اللّغة" وهـو كتـابٌ في اللّغة يذكرُ مصـادر الأفعال وتصريفها في اللّغة العربية ، وذكر معانيها باللّغـة الفارسية وأحياناً مـا يذكـر معانيهـا باللّغـة العربية ، وقد سبق التعريف به في القسم الدّراسي ص (١١٢) .

<sup>(</sup>٢) الثابت في كتاب "المصادر" قوله : { التّعاطي : فراد أذن وفراكرفتن } ( ٨٩ ـ أ ) .

<sup>(</sup>٢) في (ج): له

أصلِ الجبيّلة ، فيضيعُ الولد ، وكذلك في بقاءِ النّفس فإنّ الله تعالى حلَقَ الخلْقَ متاجين إلى ما به تبقى أبدانهم من المطعوم والملبوس ، وهم جُبلوا على حبّ البقاء ، وكلٌّ يطلبُ حصولَ ما به يحصلُ الدّوام ، فلو لم يشرع الشّارعُ لتحصيلِ مقصودِهم عقوداً ينقطعُ بها طمعُ منْ لم يَفُزْ بالاختصاص بذلك ، لتسمارع كلٌّ منهم إلى ما يميلُ [٢٢٢/ب] إليه طبعُه وهواه ، وفي ذلك وقوعُ لتسارع كلٌّ منهم إلى ما يميلُ [٢٢٢/ب] إليه طبعُه وهواه ، وفي ذلك وقوعُ المنازعةِ والفساد ، والله لا يُحبُّ الفساد ، فلذلك شرع هذه العقود دفعاً للفساد ، ولهذا المعنى يختصُّ جوازُ البيع بما هو مُنتفعٌ به في الحال أو في المآلدن وعن هذا قلنا : إنّ البيعَ مع الشّروطِ أو الجهالةِ المفضية إلى المنازعة لا يكون صحيحاً مشروعاً مطلقاً ؛ لما أنّ شرعيّته لما كانت لتحصيلِ ما يحصلُ به يكون صحيحاً مشروعاً مطلقاً ؛ لما أنّ شرعيّته لما كانت لتحصيلِ ما يحصلُ به البقاءُ مع قطْعِ المنازعة ، فشرعيّتُه على وجهٍ يؤدِّي إلى المنازعةِ المؤدِّيةِ إلى الفسادِ فتْحٌ لبابِ النّناقضِ والاختلاف ، وبابهما مسدود ، فإنّه تعالى يتعالى عنْ أنْ يكونَ في حكمه التّناقضُ والاختلاف ، وبايه وقعت الإشارةُ في قوله عنْ أنْ يكونَ في حكمه التّناقضُ والاختلاف ، وإليه وقعت الإشارةُ في قوله تعالى :﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْر اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كَثِيراً هُونَ .

### [ سبب وجوب الإيمان]

قوله: { والإيمان بالآيات الدالة على حدث العالم } أي وكشرْعيّةِ الإيمانِ ووجوبِه بسببِ الآياتِ الدّالّة ، أي سببُ ٢٠) وجوب الإيمانِ بالله تعالى كما هو بأسمائه وصفاته الآياتُ الدالّةُ على حِدَث العالَمِ في الظّاهر ؛ لأنّ

<sup>(</sup>١) أنظر : التقويم (٣٠-أ)، أصول البزدوي ، ٣٥٨/٢ ، أصول السرخسي ، ١١٠-١٠١

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٨٢ ) من سورة النّساء .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> في ( <sup>ب</sup> ) : أي يثبتُ وجوب .

وجوبَ الإيمانِ با لله تعالى مضافٌ إلى إيجابه في الحقيقة ، لكنَّه منسُوبٌ إلى حِدَث العالَمِ تيسيراً على العباد ، وقطعاً لحُجج المعاندين .

ولا نعني بهذا أنْ تكون سبباً لوحدانيته ، وإنما نعني به أنها سبب لوحوب الإيمان الذي هو فِعْلُ العبد ، وهذه الآيات عير موجبة بذواتها ، وكذلك عقلُ منْ وجب عليه غير موجب عليه أيضاً ، ولكن الله تعالى هو الموجب ، بأنْ أعطاهُ آلةً يستدلُّ بتلك الآلةِ على معرفةِ الواجب ، كمن يقولُ لغيره : هاك السّراجَ فإنْ أضاءَ لك الطّريق (١) فاسلكه ، كان الموجب للسّلوكِ في الطريقِ هو الأمرُ بذلك ، لا الطّريق نفسه ، ولا السّراج ، فالعقل بمنزلة في الطريق هو الأمرُ بذلك ، لا الطّريق نفسه ، ولا السّراج ، فالعقل بمنزلة والسّراج ، والآياتُ الدالّةُ على حِدَث العالم بمنزلةِ الطّريق ، والتصديقُ من العبد والإقرارُ بمنزلة السّلوكِ في الطّريق ، فهو واجب بإيجابِ الله تعالى حقيقةً ، والإقرارُ بمنزلة السّلوكِ في الطّريق ، فهو واجب بايجابِ الله تعالى حقيقةً ، وسببه الظّاهر الآياتُ الداللهُ على وجوده ووحدانيّته ، ولكنّ العلم للشّئ لا يكون موجباً بنفسيه ، ولا نعني به أنّ هذه الآيات توجسب وحدانيّة الله تعالى ظاهراً أو حقيقةً ، وإنما نعني : أنّها في الظّاهرِ سبب لوجوبِ التّصديقِ والإقرارِ على العبد

ثمّ هذه الآياتُ دائمةً لا تحتملُ التغيير(٢) بحال ، إذْ لايتصور ُ للمحدَثِ أَنْ يكون غير محدَثٍ في شئ من الأوقات ، كانت فرضيّة الإيمان بالله تعالى دائمة بدوام سببها ، غير محتملةٍ للنسخ والتبديل بحال ، ولهذا صحّحنا إيمان الصبّي العاقل ؛ لأنّ السّبب متقرِّر في حقّه والخِطابُ بالأداء موضوعٌ عنه بسبب الصبّا ، كالمسافر إذا صام في شهر رمضان كان صحيحاً منه فرضاً ،

 <sup>(</sup>١) في ( د ) : الطريق به .

<sup>(</sup>٢) الأولى أن يقال : لا تحتملُ التغيّر بحال .

لتقرَّرِ سببه في حقَّه ، وإنْ كان الخِطابُ بالأداءِ موضوعاً عنه قبــلَ إدراكِ عـدَّةٍ من أَيّامٍ أُخر ، كذا ذكره الشيخان(١) ـ رحمهما الله ـ(١) ، هذا الــذي ذكرنا كلّه قولُ عامَّة مشايخنا(١) .

وذكر الإمام علاء الدِّين أبوبكر محمد بن أحمد السمرقندي(١) \_ رحمه الله \_ في آخر "ميزان الأصول" فقال: {ذكر القاضي الإمام أبوزيد(٥) \_ رحمه الله \_ أنّ سبب وجوب أصل الدين \_ [و]هو معرفة الله تعالى كما هور (١) \_ الآيات الدالة على حِدَث العالم، ولكن فيه نظر ؛ لأنّ العالم دليل وجود الصّانع وتوحيده، فإنّ العاقل(٧) متى استدلَّ بعقله بالنظر في العالم \_ وهو محدَثُ \_ عرف المحدِث وعرف توحيده وصفاته، والكلام في وجوب المعرفة لا في وجوب المعرفة ، فإنّ من

<sup>(</sup>۱) يعني فخر الإسلام وشمس الأئمة ، وقد سبقت ترجمتهما في القسم الدّراسي ، الأول ص (۷۰) والثاني ص (۸۳) .

<sup>(</sup>٢) أنظر : أصول فخر الإسلام البزدوي ، ٢/٥٣٥-٣٤٦ ، أصول السرخسي ، ١٠٢/١ .

<sup>(</sup>٣) أنظر بالإضافة إلى ما سبق : التقويم ( ٢٧ ـ ب ) ، الميزان ، للسمرقندي ، ص ٧٤٩ ، المغني ، للخبازي ، ص ٨١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ١/٥٧٥ــ٤٧٦ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٣٥٨/٢ ، فتح الغفار ، لابن نجيم ، ٢/٢٧-٧٣ .

<sup>(؛)</sup> سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(°)</sup> سبقت ترجمته في القسم الذّراسي ص ( ۸۱ ) .

<sup>(</sup>٦) في النسخة المطبوعة من "الميزان" : كما هو ، هـو الآيـاتُ الدالّـة ..... ، ولعـلّ كلمـة ( هـو ) الثانية زائدة ، وهي غير موجودةٌ أيضاً في جميع نسخ كتاب "الوافي" ، وأضفت حرف "الواو" ليستقيم النص

<sup>· ( ° )</sup> في ( د ) : العقل .

<sup>(^)</sup> هكذا هي أيضاً في النسخة المطبوعة من "الميزان" ، والأولى أن يقال : لا في وجودها .

كان عنده دليل معرفة شئ لا يجبُ عليه معرفته (۱) ، لكنّ الصّحيحَ أن يقال : ( إنّ ) (۲) سببَ وجوب المعرفة والتصديق له والإقرار به هو ترادفُ نِعَم الله تعالى ( عليه ) (۲) من نعمةِ الحياةِ وسلامةِ العقلِ والبدنِ [۱۸/د] ونحو ذلك ، فإنّ النّعمَ تقتضي وجوبَ شكْر المُنعِم ، والوجوبُ بإيجابِ الله تعالى ، لكن بالعقل ( يُعرف ) (١) أنّ كُفرانَ المُنعِم حرام ، وشكْر المُنعِم واجب } .

وقال (٥): {قال أيضاً: إنّ سبب وجوب الصّلاةِ هو الوقت ، وسبب وجوب الصّومِ هو شهودُ شهْرِ رمضان ، وسبب وجوب الحجِّ هو البيت [٢٠١٠] ولكن لايُعقلُ كون أنفس الأوقاتِ [١٠١٠] أسباباً ، وفي الحقيقةِ تتابعُ نِعم الله تعالى عليهم في كلِّ وقتٍ من هذه الأوقاتِ الخمسة سبب وجوب الصّلاةِ فيه شكراً لما أنعمَ الله تعالى عليهم [٠٩/ج] والوقت ظرف للنّعم مقدّرٌ لها أيضاً ، فأضيف الوجوب إلى الوقتِ ظاهراً } (١) وكذلك ذكر في أسبابِ سائر العبادات ، ووافق عامّة المشايخ (٧) في أسبابِ غير العبادات من المعاملاتِ وغيرها (٨) .

<sup>(</sup>۱) كمن عنده كتب الشرائع مثلاً ، لا يجبُ عليه تعلّمها باعتبار وحود الكتب ، بل الوحوب بمعنى أخر . كذا فــــى حاشية النسخة (د) .

<sup>(</sup>۲) ساقطة من (د) .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (ج)

 <sup>( ؛ )</sup> ساقطة من ( ج ) .

<sup>(°)</sup> في (أ): وقال صاحب "الميزان": قال أبو زيدٍ: إنّ سببَ وجوب الصّلاة ....،

وهي زيادة توضيح ، لكنَّ الثابت في النسخة المطبوعة من "الميزان" ما هو الثابت في باقي النسخ .

<sup>(</sup>٦) إنتهي كلام السمرقندي ـ رحمه الله ـ ، أنظر : الميزان ، ص ٧٤٩ ـ . ٧٥٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> في (د) : ووافق عليه المشايخ .

<sup>(^)</sup> أنظر : الميزان ، ص ٧٥١ .

## [ الأمرُ بالمشروعات إنما هو لطلب الأداء]

قوله: { وإنما الأمر } إلى آخره ، جوابُ سؤالِ بأنْ يقال : لو كان الوجوبُ بهذه الأسبابِ ما فائدةُ الأمرِ بقوله تعالى : ﴿ أَقِمَ الصَّلاةَ ﴾ (١) وقوله : ﴿ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ (١) وقوله ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فلْيصُمْه ﴾ (١) وقوله ﴿ وَقُولُه ﴿ وَقُولُه ﴿ وَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فلْيصُمْه ﴾ (١) ؟

فأجابَ عنه وقال: الأمرُ إنما وَرَدَ لإلزامِ أداءِ الواجبِ الذي وجبَ علينا بسببه المذكور في حقِّ كلِّ واجب، وفرّقنا فيما تقدّم غير مرّة بين اللذي يوجبُ نفسَ الوجوب، وبين الذي يوجبُ الأداء، (إذْ)(٥) الأوّلُ لشغْلِ يوجبُ نفسَ الوجوب، والثاني لطلب التفريغ، وأثرُ الأوّل على طريق الجبْر،

<sup>(</sup>١) الآية ( ٧٨ ) من سورة الإسراء .

<sup>(</sup>٢) الآية (١١٠) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ١٨٥ ) من سورة البقرة .

<sup>(؛)</sup> ذكره الزّبيدي في "إتحاف السّادة المتقين" ١٨٧/٤ ، ونسبه للطبراني في "مسند الشــاميين" عـن أبي الدرداء عَلَيْهُمْ ، ١٨٧/٤ .

وبلفظ ﴿ حُحّوا قبل أن الاتحجّوا ﴾ رُوي عن عليّ بن أبي طالب وأبي هريرة - رضي الله عنهما \_ ، فحديثُ عليّ ظَيْنِهُ أخرجه الحاكم في "مستدركه" ، ٤٤٨/١ ، والبيهقي في "السنن الكبرى" ، ٣٤٠/٤ ، وقال السيوطي في "الجامع الصغير" : { صحيح }، ٣٧٥/٣ (٣٦٨٣) .

وحديث أبي هريرة ضَلِحُنَّهُ **أخرجــه الدارقطني** في "سننه" ، ٣٠٢/٢ ، **والبيهقي ، ٣٤١/٤ ،** ورمز له السيوطي بالضّعف ، الجامع الصغير ، ٣٧٥/٣(٣٦٨٤) .

وأخوج الإمام مسلم عن أبي هريرة بلفظ ﴿ يايّها الناس قد فرض الله عليكم الحجّ فحجّوا ﴾ كتاب الحج ، باب فرض الحجّ مرّةً في العمر ، ١٣٣٧) ٩٧٥/٢ ) .

<sup>(°)</sup> ساقطة من ( د ) .

فلذلك لم يتوقّف على قيامِ الفَهْم والعقل ، وأثرُ الثّاني على طريق الاختيار ، فلذلك توقّف على قيام الفَهْم والعقل(١).

قوله: { ودلالة هذا الأصل إجماعهم } أي والدّليلُ على أنّ الأمرَ لإلزامِ الأداءِ ، والوحوبُ يضافُ إلى السبب: وحوبُ الصّلاةِ على النائمِ والمغمى عليه ، والخطابُ غير موجودٍ في حقّهما ؛ لأنّ أهليّة الخطابِ منعدمة لأنها بالعقل تكون .

والدّليلُ على الوجوب: أنّا أو جبنا القضاءَ عليهما بعد الانتباهِ والإفاقة والقضَاء عليهما بعد الانتباهِ والإفاقة والقضَاء يعتمدُ سابقة الوجوب، فعلى هذا التحقيق كان معنى قوله تعالى: ﴿ أَقِيمُوا ﴾ أي أقيموا الصّلاة التي أو جبتها عليكم بالسببِ الذي جعلتُه سبباً ها ، كقول القائل: أدّ التّمنَ الذي وجبَ عليكَ بسببهِ وهو الشّراءُ السابق(٢)

<sup>(</sup>١) أنظر ص (٥٠٣) من هذا الكتاب.

وانظر أيضاً: أصول البزدوي مع الكشف ، ٣٤١/٢ ، الفوائد ، لحميد الدين الضرير ( ١٣٨ - ب ) (٢) أنظ .....ر: التقويم ( ٢٧ - أ - ب ) ، أصول البزدوي ، ٣٤٢/٢ ، أصول السرحسي ، ١٠١-١٠٠ الميزان ، ص ٧٤٩-٧٤٩ .

## [بيان كيفية معرفة أسباب الأحكام]

[ وإنما يعرف السبب بنسبة الحكم إليه ، وتعلقه به ، الأن الأصل في إضافة الشئ إلى الشئ أن يكون سببا له ، وإنما يضاف إلى الشرط مجازا ، وكذا إذا الأزمه فتكرر بتكرره دل أنه مضاف إليه .

وفي صدقة الفطر إنما جعلنا الرأس سببا والفطر شرطا مع وجود الإضافة إليهما ؛ لأن وصف المؤونة يرجح الرأس في كونه سببا ، وتكرر الوجوب بتكرر الفطر بمنزلة تكرر وجوب الزكاة بتكرر الحول ، لأن الوصف الذي لأجله كان الرأس سببا \_ وهو المئونة \_ يتجدد بمضي الزمان ، كما أن النماء الذي لأجله كان المال سببا لوجوب الزكاة يتجدد بتجدد الحول ، ويصير السبب بتجدد الوصف بمنزلة المتجدد بنفسه .

وعلى هذا ، تكرر العشر والخراج مع اتحاد السبب \_ وهو الأرض النامية \_ في العشر حقيقة ، وفي الخراج حكما ، بالتمكن من الزراعة ] .

قوله : { لأن الأصل في إضافة الشّئ إلى الشّئ أن يكون سبباً له } لأنّ الإضافة للاختصاص (١) ، أي يكون المسبّب مخصوصاً بالسبب ، وأقوى وجوه الاختصاص إضافة المسبّب إلى السبب ؛ لأنه حادث به يقال : كسّب أ

<sup>(</sup>١) واختصاصُ الشئ بغيره يكون بمعانِ منها :

معنى اللُّك ، تقول : غلامُ زيد ، أي الغلام المملوك لزيد ، وقد يكون بمعنى النّسب ، تقـــول : هذا ابن فلان ، فاختصاصُ الابن بالأبِ هنا اختصاصٌ بالنّسب ، وقد يكون بمعنى الجزئيّة ، تقــول : هذه يذُ فلان ، أي حزءٌ من فلان .

أنظر : كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٨٣٤٣ .

فلان ، أي حدَثَ له باكتسابه ، وإنما يضافُ (١) إلى الشّرطِ بحازاً ؛ لمشابهته العلّة من حيث إنّ الحكم يوجد عنده ، فصار كالعلّة التي يوجدُ الحكمُ عندها لا بها ، ولهذا يجبُ الضّمان على صاحبِ الشّرطِ عند تعذّرِ إضافةِ الحكمِ إلى صاحبِ العلّة (٢) ، والكلامُ لحقيقته حتى يقومَ الدليلُ على مجازه .

قوله: { مع وجود الإضافة إليهما } أي مع وجودِ إضافةِ الصدقةِ إلى الفِطرِ والرأس ، أما الإضافةُ إلى الفِطرِ فظاهــرةٌ حيث يقال : صدقةُ الفِطر ، وأمّا الإضافةُ إلى الرأس فكقول القائل :

زكاةُ رؤوسِ النّاسِ ضحوةَ فِطرهم

بفيكِ علينا وهو صاع من الدّرِّ )(٣)

فتعارضت الجهتان فرجّحنا الرأسَ بالسببيّةِ باعتبارِ وصفِ المؤونة ، إلى هذا أشارَ بقوله : { لأن وصف المؤونة يرجح الرأس في كونه سببا } وتقريره من وجهيسن :

<sup>(</sup>١) أي الحكم .

<sup>(</sup>٢) كمن حفرَ بئراً فسقطَ فيها إنسانٌ فمات ، أو شقَّ زِقَّ دُهنٍ فسالَ ما فيه ، فالأصلُ إضافة الحكمِ إلى هذه العِلل الحكمِ إلى العلّة وهي هنا ثِقَلُ الإنسان ، وسيلانُ الدّهن ، ولكن لمّا تعذّرَ إضافةُ الحكمِ إلى هذه العِلل أضيفَ الحكمُ إلى صاحبِ الشّرطِ وهو الحافرُ والشّاق .

 <sup>(</sup>٣) البيت الثاني ساقط من (ج) و (د) ، لم أهند إلى القائل ، ولكن ذكر البيت الأوّل ابسن أمير
 حاج في "التقرير والتحبير" ٢١٠/٣ .

#### أحدهما:

أنّ صدقة الفِطرِ وُصفت بكونها مؤونة ، حتى قيل : إنها عبادة فيها معنى المؤونة \_ على ما يجئ \_ (١) ، ومؤونة الشئ ما يكون سبباً لبقاء ذلك الشّئ ، يقال إنّ مؤونته على فلان ، يُراد به أنّ ما يحتاج إليه في بقائه من الطّعام واللّباسِ على فلان ، وهذا المعنى إنما يستقيم في الرأس لا في الفِطر ، فإنها صارت سبباً لبقائه وبقاء منْ في عياله ، والفِطر لايوصف بالبقاء ، أو وجبت شكراً لنعمة بقائهم (١) .

### والوجهُ الثاني :

قوله عَلَيْنَ : ﴿ أَدُّوا عمّن تمونون ﴾ (٢) ؟ لأنّ كلمة "عن" لانـتزاع الشـئ عن الشئ ، وهو لايخـلو :

وأخرجه الدارقطني والبيهقي من حديث علي بن موسى الرِّضا عن أبيه عن حدَّه عن آبائه ، أنظر : سنن الدارقطني ، ١٦١/٢ ، السنن الكبرى ، للبيهقي ، ١٦١/٤ .

قال الزيلعسي: { هو حديثٌ مرسل ، فإنّ حدّ علي بن موسى هو جعفسر الصّادق بن محمد ابن علي بن الحسين ابن علي بن أبي طالب رهي الله وجعفر لم يُدرك الصّحابة ، وقد أخرج له الشيخان وقل ابن حبّان في "الثقات" : يُحتجّ بحديثه ما لم يكن من رواية أولاده عنه ، فإنّ في حديث ولده مناكير كثيرة } نصب الراية ، ٢/٣/٢ .

<sup>(</sup>١) ص ( ١٢٦٢ ) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>۱) أنظر: التقويم (۲۹ ـ ب)، أصول الشاشي، ص ۳۷۳، أصول الـبزدوي، ۳۰۲/۲، أصول الـبزدوي، ۳۵۲/۲، أصول السرخسي، ۱۰۷/۱.

<sup>(</sup>٢) ذكره الشوكاني في "نيل الأوطار" وقال: أخرجه الشافعي مرسلاً ، نيل الأوطار ، ٢٥١/٤ . و لم أحده بهذا اللفظ ، وإنما هو بحرف "من" فقال: " ممّن تمونون " فقد أخرج الشافعي عن ابن أبي يحي عن جعفر بن محمد عن أبيه " أنّ رسول الله على الله على كلّ حرّ وعبد ، ذكر وأنثى ممّن تمونون " ، سنن الشافعي ، ٣٧/٢ (٣٧٥) وأخرجه البيهقي في "السنن" الكبرى" ، الممرى الممرى الممرى . ١٦١/٤

- إما أنْ يكون الذي دخلَ عليه "عن" وهـ و قولـ ه : ﴿ منْ تمونـون ﴾ سبباً
   يُنتزعُ الحكم عنه .
- أو محلاً يجبُ الحقُّ عليه ، ثمّ ينوبُ عنه غيره ، فكان لانتزاعِ النّيابة . ولا يحتمل غير ذلك ، فبطلَ الثاني ؛ لاستحالةِ الوحوبِ على العبدِ والكافر ، فتعيَّن الأوّل ، فكان هذا مرجِّحاً للرأس في كونه سبباً (١) .

قوله: { وتكرر الوجوب بتكرر الفطر } هذا جواب إشكال وهو أنْ يقال: إنّ الشئ إذا لزِمَ ( الشئ )(٢) وتكرَّر ( بتكرُّرهِ ، يدلُّ على أنه سببٌ له وقد تكرَّر الوجوبُ بتكرُّرِ الفِطرِ مع اتّحادِ الرأس ، يدلُّ على أنّ )(٢) الفِطرَ سببٌ له !

فقال في جوابـــه: إنّ تكرُّر الوجوبِ لا بتكرُّرِ الفِطرِ ، بل بتكرُّر

<sup>= =</sup> وأخرجه البيهقي موقوفاً على عليّ ـ رضي الله عنه ـ من طريـق حـاتم بـن إسمـاعيـل عن جعفر ابن محمد عن أبيه عن علي ، السنن الكبرى ، ١٦١/٤ .

ورُوي من حديث ابن عمر - رضي الله عنهما - من حديث القاسم بن عبدالله بن عمار ابن زُرارة حدثنا عُمير بن عمّار الهمداني ثنا الأبيض بن الأغر حدثني الضّحاك بن عثمان عن نافع عن ابن عمر ، أخوج للدارقطني وقال : { رفعه القاسم وليس بالقوي ، والصّواب الموقوف } سنن الدارقطني ، ٢٦١/ ، وأخوجه البيهقي في "السنن الكبرى"، ٢٦١/ ، وقال : { إسناده غير قوي } الدارقطني ، ٢٦١/ ، وقال : { إسناده غير قوي } قال الزيلعي نقلاً عن صاحب "التنقيح" : { القاسمُ وعُمير لا يُعسرونان بجرح ولا تعديل ، وكلاهما من أولاد المحدّثين ، فإنّ والد القاسم مشهور بالحديث ، وحدّ عُمير هو أبو العريف الهمداني الكوفي المشهور ، والأبيض بن الأغر له مناكير } نصب الراية ، ٢٦/٢ .

<sup>(</sup>۱) أنظر : أصول البزدوي ، ۲/ ۳۵۰ ، أصول السرخسي ، ۱۰۷/۱ ، كشف الأسرار شرح المنار للنسفى ، ٤٧٧/١ .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين ساقط من (ج) .

متكرِّراً تقديراً بتحدُّدِ المؤونة ، كالمالِ الواحدِ في بابِ الزَّكاةِ جُعل متكرِّراً حكماً بتكرّرِ الحوْل ، لما أنّ المالَ إنما صار سبباً باعتبارِ وصْفِ النّماء ، والحوْلُ أُقيمَ مقامَ وصفِ النّماء ، والنّماءُ صفةُ المال ، فجُعل المالُ الواحدُ كالمتكرِّرِ حكماً ، فكذلك ههنا .

والذي يُحقِّق سببيّة الرأسِ أنه يجبُ على الأبِ بسببِ الولد ، وعلى الموْلى بسببِ العبد ، ولو كان السببُ هو الوقتُ لما اختصَّ بها الآباءُ والموالي ، لأنه في حقِّ الكلّ سواء(١) .

وكذلك الأرضُ في العُشْر والخراجِ ( صارت )(٢) كالمتحدِّدةِ بتحدُّدِ ما كان الأرضُ لأحلهِ ( صارت )(٢) سبباً \_ وهو النّماء \_ ، فإنّ الأرضَ النامية سبتُ فيهما(١) .

أما دليلُ سببيّة الأرضِ فيهما الإضافة ، يقال : عُشْرُ الأرضِ ، وحراجُ الأرض ، وأما وصْفُ النّماءِ فبدليلِ أنه لو اصطلمَ ٥٠ [٢٠٢] الزّرعَ آفة الأرض ، وأما والخراج .

<sup>(</sup>۱) أنظر: الأســـرار، للدبّوسي ( ۹۳ \_ أ )، أصول السرخسي، ۱۰۷/۱ م كشـف الأسرار شرح المنار، للنسفي، ٤٧٨/١ ، كشف الأسرار، للبخاري، ٣٥٢/٢، التقرير والتحبير، ٢١٠/٣.

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ج)

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ) .

<sup>( ؛ )</sup> أنظر : الأسرار ، لأبي زيد الدبّوسي ( ٢٧ ـ أ ) .

<sup>(°)</sup> قال ابن فارس : { الصّادُ واللاّمُ والميمُ أصلٌ واحدٌ يدلّ على قطعٍ واستئصال } ، وقال الأزهـري { إذا أُبيدَ قومٌ من أصلهم قيل : اصطلموا } ، فاصطلامُ الزّرعِ هو : هلاكه وإبادته . أنظر : تهذيب اللغة ، ٢٩٩/٣ .

فعُلم بهذا أنّ سببيّة الأرضِ فيهما باعتبارِ وصْفِ النّماء ، ولكنّ النّماء في حقّ العُشرِ بحقيقةِ الخارج ، وفي الخراجِ بتقديرِ الخارج ـ وهو التّمكن من الزّراعة ـ (١) ، وقد بيّناهُ من قبل(٢) ـ وا لله أعلم ـ .

<sup>(</sup>١) أنظر: أصول البزدوي ، ٣٥٣/٢-٣٥٥ ، أصول السرخسي ، ١٠٨/١ ـ ١٠٩ .

<sup>(</sup>٢) أنظر ص ( ٦١٦ - ٦١٧ ) من هذا الكتاب .

## [ فصـــلٌ في العزيمة والرّخصة

العزيمة في أحكام الشرع: اسم لما هو أصل منها غير متعلق بالعوارض ، والرخصة: اسم لما بني على أعذار العباد . والعزيمة أقسام أربعة : فرض وواجب وسنة ونفل ] .

# 

لَّمَا ذَكَرَ المشروعات وهي أربعٌ :

- عبادات ومعاملات

بدأ في (هذا )(١) الفصلِ بتقسيمِ المشروعاتِ [ ٩ ٩ ج-] التي هي عبادات لأنها هي الأُولى فقال: العباداتُ بجملتها على أربعةِ أقسام، وتسمّى هذه الأقسامُ بالعزيمة، ثمّ لما ذَكر العزيمة لمناسبةِ ذِكْر المشروعاتِ ذَكَر الرّخصة لمناسبةِ ذِكْر المشروعاتِ ذَكَر الرّخصة لمناسبةِ ذِكْر العزيمة، فإنّ الرّخصة بمقابلة العزيمة \_ على ما نبيّن \_ .

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

وإذا ثبتَ هـذا نقـول: إنّ العزيمـةُ مـن العـزْم، وهـو في اللغـةِ القصـْدُ المؤكَّد(١) قال الله تعـــالي :﴿ فَنَسِيَ وَ لَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْمًا ﴾ (١) ، أي قصْداً مَتَأَكِّداً فِي العِصْيان ، ومنه : جعْلُ العزيمةِ يميناً ، حتى إذا قال القائل : أعْزِمُ ، كان حالفاً ؛ لأنّ العبادَ إنما يؤكِّدون قصْدَهم باليمين .

وفي الشّريعة(٣) : اسمّ لما هو مشروعٌ ابتداءً من غـير أنْ يكـون متّصـلاً بالعوارض. سُمِّيت عزيمةً ؛ لأنَّها من حيث كونها أصلاً مشروعاً في نهايةٍ من الوكادةِ والقوّة ، حقّاً لله تعالى علينا بِحُكمِ أنّه إلهنا ونحن عبيده(؛) .

والرّخصـــةُ في اللّغة : عبارةٌ عن اليُسرِ والسّهولة ، يقال : رخُصَ السَّعرُ إذا تيسَّرت الإصابةُ لكثرةِ وجود الأشكال وقِلَّةِ الرَّغائبِ فيها(٠).

وفي الشّريعة(٣): اسمُّ لما بُنيَ على أعذارِ العباد ، وهو ما يُستباحُ بعــذر مع قيامِ المحرِّم(١) وإنما قيَّدنا بـ "قيامِ المحرِّم ": ليكون تعريفاً لما هـ و الأحـقُّ في استحقاق اسم الرّخصة \_ على ما نبيّن \_ ، والتعريفاتُ [٨٢] حاريةٌ لإبانةِ الحقيقة.

<sup>(</sup>١) أنظر: تهذيب اللغة ، للأزهري ، ١٥٢/٢ ، ١٥٣ ، الصّحاح ، للجوهري ، ١٩٨٥/٥ ، معجم مقاييس اللغة ، لابن فارس ، ٣٠٨/٤ ، لسان العرب ، لابن منظور ، ٣٩٩/١٢ . ٤٠١\_٣٩٩/١٢ .

<sup>(</sup>٢) الآية (١١٥) من سورة طه .

<sup>(</sup>٣) أتظر هامش رقم (٢) ص (٦٤) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>١) أنظر : أصول البزدوي ، ٢٩٩/٢ ، أصول السرخسي ، ١١٧/١ ، المغني ، ص ٨٣ ، أصول اللاّمشي ، ص ٦٨ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ٧/١٤ـ ٤٤٨ .

<sup>(°)</sup> الرُّحصة : على وزان غُرفة ، وقد تُضمّ ( الخاء ) للإتباع يقال : رُحُصة ، ويقال أيضاً : خُرْصة أنظر: تهذيب اللغة ، ١٣٤/٧ ـ ١٣٥ ، الصّحاح ، ١٠٤١/٣ ، معجم مقاييس اللغة ، ٢٠٠٠ ، لسان العـــرب ، ٧/٠٤ ، المصباح المنير ، ص ٢٢٤-٢٢٣ .

<sup>(</sup>٦) أنظر : أصول البزدوي ، ٢٩٩/٢ ، أصول السرحسي ، ١١٧/١ ، أصول اللاّمشي ، ص ٦٩ كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٤٤٨/١ .

وقيل: العزيمةُ هي ما استمرّ على الأمرِ الأوّلِ واستقرَّ علينا بِحُكمِ أنّه إلهُمُنا ونحن عبيده، والرّخصة هي: ما تغيّرَ من عُسرٍ إلى يُسرٍ بواسطةِ عُـذر المكلّف(١).

أنظر: التقويم ( ٣٨ - ب ) ، الغُنية ، للسجستاني ، ص ٢٠ ، الميزان ، ص ٥٥ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٢٩٨/٢ - ٢٩٩ ، المستصفى ، ١٩٨/ ، المحصول ، ١٠١/١ ، الإحكام ، للآمدي ، المبخاري ، ٢٩٨/٢ - ٢٩٩ ، المستصفى ، ١٩٨٠ ، المحصول ، المعروف ، الإحكام ، للآمدي ، ١١٠١ ، روض ـ قالناظر ، لابن قدامة ، ص ٥٨ ، شرح تنقيح الفصول ، للقرافي ، ١٩٥٥ ، الإبهاج شرح المنهاج ، للأصفهاني ، ١٩١١ - ٥٨ ، شرح مختصر الروضة ، للطوفي ، ١٩٥١ ، ١٩٥٤ ، الإبهاج لابن السبكي ، ١٩١١ - ١٨ ، التلويح على التوضيح ، ٢/٢١ ، البحر المحيط ، ١٩٢١ ، شرح الكوكب المنير ، ١٩٢١ ، التقرير والتحبير ، الكليات ، للكفوي ، ٢٩٧١ ، دستور العلماء ، للقاضى نكرى ، ١٣٢/٢ .

<sup>(</sup>۱) تعدّدت تعريفات العلماء للعزيمة والرّخصة ، ولكنّ المعنى قد يكون واحداً ، والخيلافُ بينهم إنما هو فيما تشمله العزيمة من أحكام ، فذهب الحنفية إلى أنها تشملُ الفرضَ والواحبَ والسّنةَ والنّفل ، وبعض العلماء قصرَ العزيمة في الواجباتِ فقط منهم الغزالي والآمدي وابن قدامة والأصفهاني وغيرهم وحعلها القرافي في الواحبِ والمندوب ، وذهب الجمهور إلى أنها تشملُ الأحكام الخمسة ، ولا يخفى أن المتأمِّل لكلامهم يجد أنّ مقصود من حصر العزيمة في أحدِ هذه الأحكام أوبعضها هو طلبُ الاختصارِ في الكلام ، فيؤول الأمر إلى جميع هذه الأحكام ، فهذا القاضي الإمام أبو زيد من الحنفية يصرّح بأنّ العزيمة هي : { عبارةٌ عما لزمنا من حقوق الله تعالى بأسبابها من العباداتِ والحلِّ والحرمة أصلاً بحقِّ أنه إلهنا ونحن عبيده ، فابتلانا ما شاء } وهذا السّمرقندي يقصول : { العزيمةُ اسمُّ للحكمِ الأصليّ في الشّرعِ لا لعارضِ أمرٍ ، وهو ما ذكرنا من الفرضِ والواحب والسنّةِ ونحوها ، وما ذكرنا من الخللِ والحرامِ ونحوهما } وبه صرّح ابن السبكي في "الإبهاج"، وابن النّجار في "الكوكب المنير" وقصال التفتازاني : { الحقُّ أنّ العزيمة تشملُ الأحكام كلّها } .

ثمّ العزيمةُ على أربعةِ أقسام:

**–** فرض **–** وواجب

فوجهُ الانحصارِ في هذه الأربعة : أنَّ الحكمَ الثابت شرعاً لا يخلو :

إمّا إن ثبت بدليلٍ يوجب العلم والعمل .

أو يوجبُ(١) أحدهما

- أو لا يوجبُ شيئاً منهما .

فإنْ ثبتَ بدليلٍ يوجبهما فهو "الفرض"، وإنْ ثبتَ بدليلٍ يوجب أحدهما فهو "الواجب".

وإنْ ثبتَ بدليلٍ لا يوجبُ شيئًا منهما فلا يخلو:

إمّا إنْ كان المكلّف مطالباً بإقامته

. أو لا .

فإنْ كان فهو " السّنّة " ، وإلاّ فهو " النّفل " .

<sup>(</sup>١) في ( ج ) : أو بوجود .

# 

[ فالفرض : ما ثبت وجوبه بدليل لا شبهة فيه ، وحكمه : اللزوم علما ، وتصديقاً بالقلب وعملا بالبدن ، حتى يكفر جاحده ، ويفسق تاركه بلا عذر ] .

ثمّ الفرْضُ لغةً : عبارةٌ عن التقدير (١) قال الله تعالى : ﴿ فنصْفُ مَا فَرَضْتُم ﴿ (٢) أي قدّرتم بالتسمية ، وقال الله تعالى : ﴿ سُورَةٌ أَنْزِلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا ﴿ (٢) أي قطعنا الأحكامَ فيها قطعاً ، وهذا الاسمُ يُنبئ عن معنيين : أحدهما : عن شدّة الرّعاية في الحفظ ؛ لأنّه مقطوعٌ (به) (١) . والثاني : عن التّخفيف ؛ لأنّه لما كان مقدّراً متناهياً فلا يصعبُ أداؤه ، ومنه سُمّي "مكتوبة " للإشارة إلى هذين المعنيين ، لأنّه كتب علينا في اللّوح المحفوظ ، وكان لازماً أداؤه ، والكتابة أيضاً تُنبئ عن التّناهي .

<sup>(</sup>۱) أنظر هذا المعنى وغيره من المعاني في : تهذيب اللغة ، ١٣/١٢ ، الصّحاح ، ١٠٩٨-١٠٩٨ ، معجم مقاييس اللغة ، ٤٨٨/٤-٤٨٩ ، لسان العرب ، ٢٠٢/٧-٢٠٦ ، المصباح المنير ، ص ٤٦٩ ، بيان كشف الألفاظ ، للرّمشي ، ص ٢٥٧ .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ٢٣٧ ) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) الآية (١) من سورة النـّـــور .

<sup>&</sup>lt;sup>( ئ )</sup> ساقطة من ( د ) .

وهو في الشّرع(١): عبارةٌ عن حكمٍ مقدَّرٍ غير محتملٍ للزيادةِ والنّقصان ثابت بدليلِ لا شُبهةَ فيه ، مثل الإيمان والصّلاة والزّكاة(٢) .

قوله: {حتى يكفر جاحده }(٣) قال الشيخ(٢) وحمه الله ـ: أنْ يُجعل قوله: {حتى يكفر جاحده }(٣) قال الشيخ(٢) من التكفير ؛ لما أنّ يُجعل قوله : {حتى يكفر } من الإكفار أوْلى من أنْ يُجعلَ من التّكفير ؛ لما أنّ الأوّل خاصُّ في معنى النّسبة إلى الكُفر ، والثاني مشتَرك(٥) ، والخاصُّ أوْلى في الدّلالة على المراد من المشتَرك ، ومنه قول الشّاعر(٢) :

<sup>(</sup>١) أنظر هـ (٢) ص (٦٤) من هذا الكِتاب

<sup>(</sup>٢) أنظر: التقويم (٣٦ - ب) ، أصول البزدوي ، ٣٠٠/٢ ، أصول السرخسي ، ١١٠/١ ، الغنية للسجستاني ، ص ٥٤ ، الميزان ، ص ٢٥ ، المغني ، ص ٨٣ ، كشف الأسرار ، للنسفي ، ١١٠/١ ، الغنية (٣) هذا هو حكم الفرض ، أنظر ما سبق من المصادر .

<sup>(؛)</sup> يقصد به الإمام حافظ الدِّين البخاري الكبير \_ رحمه الله \_ وقد سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٣٤) .

<sup>(°)</sup> بين النَّسبةِ إلى الكُفر ، وبين فِعْل المكفّر بأداء الكفّارة ، وكلاهما يُطلق عليه تكفيراً .

<sup>(1)</sup> هو الكُميْتُ بن زيد بن خُنيس بن مجالد بن وُهيب الأسديّ الكوفيّ ، مقدَّمُ شعراء وقته ، وُلد سنة . ٦ هـ ، روى عن الفرزدق وأبي جعفر الباقر ، وَوفَد على يزيد بن عبد الملك وعلى أخيه هشام قال أبو عبيدة : لو لم يكن لبني أسد منقبةٌ غير الكُميْت لكفاهم ، حبّبهم إلى الناس وأبقى لهم ذِكراً كان يتشيّع لآل البيت ، توفي سنة ١٢٦ هـ .

أنظر ترجمته في : الشّعر والشعراء ، لابن قتيبة ، ص ٣٦٨-٣٧١ ، الأغــــــاني ، للأصفهاني ، ١٤٧-١٤٤/١ ، الأغــــــاني ، المؤصفهاني ، ١٤٧-١٤٤/١ ، حزانة الأدب ، للبغدادي ، ١٤٧-١٤٤/١

( وطائفةٌ قد أكفــــروني بِحُبِّكم )(١) وطائف\_\_\_\_ةٌ قالوا مُسئٌ ومُذنبُ(٢)

أي نسَبوني إلى الكُفر [٢٥/ب] .

تُمَّ إِنَّمَا أُوْجِبَ الكُفرَ جُحودُ الفرضِ ؛ لتبدُّلِ اعتقادِ المكلَّفِ عمَّا يلزمُهُ اعتقادُه على ذلك ، بخلافِ جُحودِ الواجب ، حيث لم يوجب الكُفر ؛ لعدم التُّبدُّلِ ، لأنَّ التبدُّلَ يقتضي سَابقةَ التُّبـوت ، و لم يكن الاعتقادُ في الوجـوبِ والواجِبُ \_ لَّمَا ( استويا في وجـوبِ العمـل )<٢) استويا أيضاً في التفسيق في التَّركِ عند استخفافِ دليلِ الواجب، إذْ الاشتراكُ في العلَّةِ يوجبُ الاشتراكَ في الحكم ، لكن مع ذلك يتفاوتانِ أيضاً في العمل ، حتى اشتُرِطَ في التفسيقِ بترْكِ الواجبِ استحفافُ دليلِه ، ولا يشترطُ ذلك في الفـرْض ، فإنَّـه لـو كـان ـ هو ( في الفرض )( ؛ ) لوجَبَ ( ؛ ) الكُفر ، وذكرَ شمس الأئمّة السرحسي \_ رحمه

طَربتُ وما شوْقاً إلى البيض أطرَبُ ولا لعباً منّى وذو الشّيبِ يلعبُ

أنظر : شـــرح هاشميّات الكُميْت ، لأبي ريّاش القيسيّ ، ص ٥٣ . ولكنّ الكُميت قال عقيب هذا البيت الذي استشهدَ به السّغناقي وشيخه :

فما ساءَني تكفيرُ هاتيكَ منهمُ ولا عيب ماتيك التي هي أعيب فأتَى بالمصدر وهو ( التكفير ) صريحاً ، وبهذا يكون قد أورَدَ اللَّفظتين جميعاً ، فلا وجُّه للاقتصار على إحديهما .

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) وهي من قصيدته التي أولها :

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ج ) .

 <sup>(</sup>٤) ساقطة من (ج)

<sup>(°)</sup> في (ج) و (°) : يوجبُ ، والمعنى واحد .

الله ـ(١): {والفرضُ والواحبُ كلّ واحدٍ منهما لازمٌ ـ يعني عملاً ـ ، إلاّ أنّ تأثيرَ الفرضِ أكثر ،ومنه سُمّي الحزُّ في الخشبةِ فرضاً ؛ لبقاءِ أثره على كلّ حال ويُسمّى السّقوطُ على الأرضِ وجوباً ؛ لأنّه قد لايبقى أشرُه في الشّاني(٢) } (٢) ومنه فُرْضَةُ السُّفن لُرْفَئهِها(١) ، وهو مُلْتزمها .

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته في القسم الدّراسي ص ( ٨٣ ) .

<sup>(</sup>٢) في النسخة المطبوعة من أصول السرخسي : لا يبقى أثره في الباقي . ولعلّ الصّــواب هـو مـا ذكر في الكتاب هنـا .

<sup>(</sup>٣) أصول السرخسي ، ١١١/١ .

<sup>(</sup>٤) الفُرْضـــة : هي المشرعةُ في النّهر وغيره ، وهي مرْفأ السّفن ، وقال الإمام حميد الدِّين الضرير : { فُرضةُ السّفن الموضعُ الذي تُشدُّ فيه السّفن } .

أنظـــر : تهذيب اللّغة ، ١٤/١٢ ، معجم مقاييس اللّغة ، ٤٨٩/٤ ، الفوائد ، لحميد الدِّين الضّرير ( ١٣٢ ـ ب ) ، لسان العرب ، ٢٠٦/٧ ، المصباح المنير ، ص ٤٦٩ .

# [ ثانياً: الواجب ]

[ والواجب : ماثبت وجوبه بدليل فيه شبهة ، وحكمه : اللزوم عملا بالبدن ، لا علما باليقين ، حتى لايكفر جاحده ، ويفسق تاركه إذا استخف بأخبار الآحاد ، فأما متأولا فلا ] .

قوله : { والواجب ما ثبت وجوبه بدليل فيه شبهة } (١) الواجبُ مـأخوذٌ من الوجُوبِ وهو السّقوطُ لغةً(٢) ، ثمّ معنى السّقوط فيه لايخلو :

- إمّا إنْ كان لأنّه سقَطَ لزومُ اعتقادِه عن العبد \_ بخلافِ الفرضِ \_ فلذلك سُمّى واجباً .
- أوْ لأنّه لما لم يوجب دليله العِلمَ والاعتقادَ على العبدِ مع لُزومِ حُكمِه في حقّ العمل ، صار حكم ذلك الدليل الدليل كالسّاقطِ عليه أداؤهُ من غير تحمُّل المخلفِ الفرْضِ ، فإنّا لما علمنا وجوبَه علينا بدليلٍ قط عي [٣٠١] التزمنا أداءَه ، صِرْنا كأنّا تحمّلناه ، فلم يكن ساقطاً علينا بدون الالتزام .

<sup>(</sup>١) أنظر تعريف الواجب في: التقويم (٣٦ ب ) (٣٧ ل ) ، أصول البزدوي ، ٣٠١/٢، أصول السرخسي ، ص ١٥، أصول اللاّمشي ، ص ٥٥، أصول اللاّمشي ، ص ٥٧، أصول اللاّمشي ، ص ٥٧، المغني ، ص ٨٤، أصول اللاّمشي ، ص ٨٤، المغني ، ص ٨٤، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ١/١٥٤ .

<sup>(</sup>٢) أنظـــر معنى الواجب في اللّغة في : تهذيب اللّغة ، ٢٢٢/١١ ، معجم مقــاييس اللّغة ، ٩٠١٠ ) معجم مقــاييس اللّغة ، ٩٠٨٩/٦ ) بيان كشف الألفاظ ، للاّمشى ، ص ٢٥٨ ، المصباح المنير ، ص ٦٤٨ .

الأبهر: عِرقٌ مستبطِنٌ الصّلبَ إذا انقطعَ ماتَ صاحبه ، اللّه ، اللّه الضّرْب ، الغيْب : الجِدَار ، فلنوعِ شُبهةٍ في دليله يتمكّن فيه اضطرابٌ سُمّي واحباً ، وهذا نحو : قراءة الفاتحةِ في الصّلاة ، وتعديلُ الأركان ، والطّهارة في الطّواف ، والسّعيُ في الحجّ ، وأصلُ العمرة ، والوترُد، .

<sup>(</sup>١) أنظر تعريف الواجب فيما سبق .

<sup>(</sup>٢) وهو ابن مقبل ، تميم بن أبي بن مقبل بن عوف بن حنيف من قبائل قيس عيلان ، عاصر الجاهليّة والإسلام ، وهو من المعمّرين بلغ ١٢٠ سنة ، تزوّج امرأة أبيه في الجاهلية ففرّق الإسلام بينهما ، ثم تزوّج ابنة عصر العقيلي ، وله عشرة أبناء كلهم شعراء ، هجا النّجاشي الشّاعر فاستعدى عليه عمر ابن الخطاب ضيّة فحدّه .

أنظ .....ر ترجمته في : طبقات فحول الشعراء ، ١٤٣/١ . ١٥٠١ ، الشعر والشعراء ، لابن قتيبة ، ١٥٠٤-٥٥١ (٨٢) ، الإصابة ، لابن حجر ، ٣٧٧١-٣٧٨ (٨٦٣) ، خزانة الأدب ، للبغدادي ، ٢٣٣-٢٣١/١

<sup>(</sup>٣) أنظر هذا البيت له في "ديوانه" ، ص ٩٩ ، رقم البيت (٧١ ) .

<sup>(؛)</sup> قالت الحنفية : الواجب ما ثبت بدليلٍ فيه شُبهة ، وعلى هذا فالشّبهةُ قد تكون في المتن ( المعنى ) أو السّند ، فالآيةُ المأوَّلةُ والقياسُ وحبرُ الواحدِ والعامُّ المخصوص أدلّةٌ ظنيّةٌ ، فالشابتُ بها يكون ثابتاً بطريق الوجـــوب ، أمّا أدلّةُ الكتابِ التي لاتحتملُ التأويلَ وكذا السنّةُ المتواترة الثابتُ بها ثابتٌ بطريق الفرض ، ولهذا قيـل : الفرضُ ما ثبتَ بدليلٍ قطعيٌ ، والواحبُ ما ثبتَ بدليلٍ ظنيٌ .

وحصَّ القاضي الإمام الدّبوسيّ - رحمه الله ـ الواجبُ ما ثبت بخبرِ الواحدِ فقال: { المرادُ به في باب الشّرعِ ما ثبت لزومه بخبرِ الواحدِ الذي يوجبُ العملَ دون العلم } وما ذكره الحنفيّة من التفرقة بين الفرْضِ والواحبِ هو روايةٌ عن الإمامِ أحمد ، وهو اختيارُ القاضي أبي بكرٍ الباقلاني من المالكية ، وابن شاقلاً والحلواني من الحنابلة ، ولكن يَرِدُ على الحنفيّة أنّهم جعلوا القعدة في الصّلاةِ فرضاً ، ومسْحُ رُبعِ الرأسِ فرضاً ، والعُشرُ في الأقواتِ وفيما دون خمسةِ أوْسَقٍ فرضاً ، مع كونها ثابتةٌ بأحبارِ الآحاد كذا ذكره الزّركشي .

# والشَّافعيّ - رحمه الله - يُنكرُ هذا القسمَ ويُلحِقه بالفرْض(١) ، فإنْ

= = أنظر: التقويم ( ٣٧ - أ ) ، الإبهاج ، لابن السبكي ، ١/٥٥-٥٦ ، البحر المحيط ، ١/١٥-١٨١ ، شرح المكوكب المنير ، ٣٥٣-٣٥٣ .

(١) لم يُنكر الشافعيّة انقسام الواجب إلى مقطوعٍ به ومظنون ، ولكن لا يجعلون لكلّ قسمٍ اسمٌ على حِدَة ، يقــــول الغزالي : { نحن لا ننكرُ انقسامَ الواجبِ إلى مقطوعٍ ومظنون } ، وباستعراض أقوال العلماء في هذه المسألة يتبيّن الآتي :

أ - إتفاقُ الجميع على القسمةِ في الدُّليل ، فمنه القاطعُ ومنه الظنيُّ .

ب \_ إتفاقهم على القسمةِ في الحكم ، فمنه المقطوعُ به ومنه المظنون فيه .

جـ - إتفاقهم على اختلاف المعنى اللغوي لكلِّ من الفرض والواجب .

 إتفاقهم على أنّ الواحب قد يُطلقُ على ما هو أعمّ من الفرضِ والواحب ، يقول صدر الشريعة وقد يُطلق الواحبُ عندنا على المعنى الأعمّ أيضاً } .

هـ - إتفاقهم على تسمية الظني واحبا .

من أجل ذلك ذكر سيف الدِّين الآمدي أنّ الرّاجح هو مذهب الشّافعي ـ رحمه الله ـ في عدم التفسيم التفسيم شرعاً ، وذكر وحه ذلك ، بل ذهب ابن بَرْهان إلى أنه إنْ كان ولابـد من التقسيم والتسمية فالعكسُ أوْلى فقـال : { إنّكم أخطأتم في الوضع ، فإنّ الوجوبَ أليقُ بما كان مقطوعاً به من الفرض } وبيّن ـ رحمه الله ـ وجهة نظره في ذلك .

وذهب البعض الآخر من العلماء إلى أنّ النّزاع لفظيٌّ ، قاله الغزالي والطوفي وعضد اللّه والدِّين الإيجي والكمال ابن الهمام وغيرهم ، قال الطّوفي : { النّزاعُ في المسألةِ إنما هو في اللّفظِ مع اتفاقنا على المعنى ، إذْ لا نزاعَ بيننا وبينهم في انقسامِ ما أوجبه الشّرعُ علينا وألزمنا إيّاه من التكاليف إلى قطعيٌّ وظنيٌّ ، واتفقنا على تسميةِ الظنيّ واحباً ، وبقيَ النّزاعُ في القطعيّ فنحن نسميه واحباً وفرضاً ، وهم يخصّونه باسم الفرض ، وذلك مما لايضرّنا وإيّاهم ، فليسمّوه ما شاؤا } .

أنظر: الميزان، للسمرقندي، ص ٢٨-٣٦، كشف الأسرار، للبخاري، ٣٠٥-٣٠٥، المستصفى للغزالي، ١٦/١، الوصول إلى الأصول، لابن برهان، ١٨٧-٨٠، المحصول، ١٦١/١١-١٢١، الإحكام، للآمدي، ١٥/١، مشرح مختصر الروضة، للطوفي، ٢٧٤١-٢٧٨، مشرح المنهاج، للأصفهاني، ١/٧٥-٥، العضد على ابن الحاجب، ١/٨٢١-٢٣٢، الإبهاج، لابن السبكي، ١/٥٥-٥، التلويح على التوضيح، ٢/٤٢، البحر المحيط، ١/١٨١-١٨٤، مشرح الكوكب المنير ١/٥٥-٥، التقرير والتحبير، ١٢٤/١، إرشاد الفحول، ص ٢.

كان إنكارُه ذلك الاسم ١٠ فقد بينا معنى الاسم ، وإنْ كان للحكم فه و إنكارٌ فاسد ١٠٠٠ ؛ لأنّ ثبوت الحكم بحسب ثبوت الدّليل، ولا خلاف بيننا وبينه أنّ هذا التفاوت يتحقّقُ في الدّليل ، فإنّ خبرَ الواحد لايوجب علم اليقين ، لاحتمال الغَلطِ من الرّاوي ، وهو دليلٌ موجب للعَملِ لحُسْن الظنِّ بالرّاوي ، وهو دليلٌ موجب للعَملِ لحُسْن الظنِّ بالرّاوي ، وهو وترجَّح جانب الصدق لظهور عدالته ، فيثبتُ حكمُ هذا القسم بحسب دليلهِ وهو أنّه لايكفرُ جاحِدُه ؛ لأنّ دليلَه لا يوجب علم اليقين ، ويجسب وليلهِ وهو أنّه لايكفرُ جاحِدُه ؛ لأنّ دليلَه لا يوجب علم اليقين ، ويجسب (العمل ) (١) به ، لأنّ دليلَه موجب للعمل ، لترجُّح جانب الصدق (١) .

بيان هذا: أنّ فرضيّة القراءة في الصّلواتِ ثابتة بدليلٍ مقطوع به ، وهو قوله تعال ﴿ فَاقْرُوا مَا تَيسَّرَ مِنَ القُرْآن ﴾ (٥) وتعينُ الفاتحة ثابت بخبر الواحد ، فمن جعل ذلك فرْضاً كان زائداً على النصِّ وهو نسْخُ وحبرُ الواحد لايصلحُ لنسخ الكتاب ، ومنْ قال : يجبُ العملُ به من غير أنْ يكون فرضاً ، كان مقرِّراً للثابتِ بالنصِّ على حالِه ، وعاملاً بالدّليلِ الآخرِ بحسب موجنه .

وفي القوْلِ بفرضيّةِ ما ثبتَ بخبرِ الواحدِ رفْعٌ للدّليلِ الذي فيه شُبهةٌ عن درجته قصْداً ، وكلُّ واحدٍ منهما درجته قصْداً ، وكلُّ واحدٍ منهما

الم يُنكر أحدٌ الخلاف في التسمية لغة ، فلكل لفظ من الواجب والفرض معنى يختص به .

<sup>(</sup>٢) لم يُنكر الشَّافعيــة ثبوتَ الفرقِ بين حكمِ الدليلِ القطعيِّ وحكمِ الدليلِ الظنّي ، ولكنَّ الزركشي ـــــــ وحمه الله ــ يقول : { ليس هذا من ضرورياتِ الفرق } .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(؛)</sup> كذلك لم يُنكر الشّافعية الفرق بين منكرِ الواجبِ ومنكرِ الفرْض ، من حيثُ الإكفارُ وعدمُه ، يقول ابن أمير حاج : { ولا ينكرون ـ أي الشّافعية ـ اختلاف حالِهما أي القطعيّ والظنّيّ من حيثُ الإكفارُ وعدمُه } التقرير والتحبير ، ١٤٨/٢ .

<sup>(°)</sup> الآية ( ۲۰ ) من سورة المزمّل .

تقصيرٌ في حقِّ العمل بقدْر الدَّليــلِ لا يجـوزُ المصيرُ إليـه ، وكذلـك الحكـمُ في تعديلِ الأركانِ وغيره ، واندرجَ بيانُ حكمِ الواجبِ فيما ذكرنا .

قوله : { إذا استخف بأخبار الأحاد } بأنْ لم يعملْ بما توجبُه أخبارُ الآحادِ بعدَ أنْ علِمَ موجبها تهاوناً ، وقلّة مبالاةٍ بها(١) .

قوله: { فأما متأولا فلا } أي فأمّا إذا تركَ العملَ بما يوجبُ ظاهرَ أخبارِ الآحادِ بسببِ أنّ تأويلَها عندَهُ على خلافِ ما يقتضِيه ظَاهرُ تلكَ الأخبارِ فللا يكون فاسقاً ، بلْ يكون عاملاً بأقوى الدّليلين ، ومأوِّلاً لأضْعَفهما ، لأنّه إنما يتركُ العملَ بظاهره حينئذٍ لتعارض دليلِ أقوى منه .

<sup>(</sup>١) هذا تتميمٌ لحكمِ الواجب ، فقد سبق بيانُ أنه يجبُ العملُ به ، وإنْ كَان لا يكفـرُ جـاحده ، أمّـا تــرْكُ العمل به فقد ذكر الشيخ علاء الدِّين البخاري فيه ثلاثة أوجه :

\_ إمّا أنْ يكون تركه مستخفاً بأخبارِ الآحاد ، بأنْ لايرى العملَ بها واحباً .

\_ أو تركه متأولاً لها .

\_ أو تركه غير مُستخِفٌ ولا متأوِّل .

ففي القسم الأول: يجبُ تضليلُه وإنْ لم يكفر؛ لأنّه رادٌ لخبر الواحد، وذلك بدعة، وفي القسم الثاني: لا يجبُ التضليلُ ولا التفسيق؛ لأنّ التأويلَ سيرةُ السّلفِ والخلفِ في النصوص عند التعارض، وفي القسم الأخير: يُفسَّقُ ولا يُضلَّل؛ لأنّ العملَ لما وجب، كان الأداءُ طاعة، والتّركُ من غير تأويلٍ عصياناً وفسقاً، قال: { هذا هو المذكور في عامة الكتب، وعليه يدلّ كلام شمس الأئمة ـ رحمه الله ـ أيضاً، وهو الصّحيح } كشف الأسرار، ٣٠٣/٢.

وانظـــــر أيضاً: التقويم ( ٣٧ ـ ب )( ٣٨ ـ أ ) ، أصول السرخسي، ١١١١ ـ ١١٣ ، الغُنية ، للسجستاني ، ص ٥٥-٥٦ كشف الأسرار ، للنسفي ، ٤٥٣/١ ٤٥٣ .

#### 

ما قال الشّافعي \_ رحمه الله \_ : المسنونُ في التّحريمة أنْ يرفعَ المُصلِّي يديه إلى منكِبَيه(٢) ، وهو قولُ ابن عمر(٢) \_ رضي الله عنهما \_ ، واحتجّ بحديث أبي حُميدٍ السّاعديّ(١) نَظِيَّاتُهُ أنّه كان في عشرةٍ من أصحابه فقال :

<sup>(</sup>١) أي نظير ما لو ترَكُ العملَ بخبرِ الواحدِ متأوِّلًا .

<sup>(</sup>٢) أنظر : الأم ، للشافعي ، ١/٩٨ ـ ٩٠ ، المهذّب ، للشيرازي ، ٧١/١ ، الأوسط ، لابن المنذر ، ٧٢/٣ .

<sup>(</sup>٣) هو عبدا لله بن عمر بن الخطّاب بن نُفيل القرشيّ العَدَويّ ، وُلد في السّنة الثالثة من المبعث النّبوي الشّريف ، أسلم مع أبيه وهاجَرَ وهو ابن عشر سنين ، وعُرض على رسولِ الله عَلَيْ يـومَ بـدْرٍ وأُحُدٍ فاستصغره ، وأحازه يومَ الخنـــدق ، قال عنه عَلَيْ : ﴿ نِعْمَ الرّجلُ عبدا لله لو كان يُصلّي من اللّيل ﴾ فكان بعْدُ لا ينامُ من اللّيلِ إلاّ قليلاً ، وهو من الصّحابة المشهورين بحفْظِ الحديثِ ومتابعة الرّسول عَلَيْ ، توفّى سنة ٧٣ هـ ، وهو ابن ٨٧ سنة .

أنظر ترجمته في : طبقات ابن سعد ، ٤/٢٤ ١ ـ ١٨٨٨ ، التاريخ الكبير ، للبخاري ، ٢/٥ ـ ٣٤٠ ـ ٤) ، الاستيعاب ، ٢/٣٣ ـ ٣٤٠ ، صفة الصّفوة ، ١/٣٦ - ١٨٥ (٦٢) ، أسد الغابة ، ٣٤٠ ـ ٣٤٠ ـ ٣٤٥ . (٣٠٨٠) ، سير أعلام النّبلاء ، ٣٤٠ ـ ٢٣٩ ، الإصابة ، ٤/٧٠ ـ ١٠٩ ـ ١٠٧ (٤٨٢٥) .

<sup>(؛)</sup> في ( ب ) : الصَّاعدي ، وصُححت في الهامش إلى الشَّاعر ، والصَّواب ما هو الثابت .

وأبو حُميدٍ السّاعدي صحابيٌّ حليلٌ ، إختُلف في اسمه فقيل : عبد الرّحمن بن عمرو بن سعد وقيـــل : عبد الرّحمن بن سعد بن عبد الرّحمن بن عمرو بن سعد بن المنذر بن سعد بن خالد بن ثعلبة ابن الخزرج بن ساعدة الأنصاري ، وقيل : عبد الرّحمن بن سعد بن المنذر ، وقال البخاري : اسمه منذر كُنيته أبو حُميد ، وهو بكُنيته أشهر . توفي في آخر خلافة معاوية ـ رضي الله عنهما ـ .

أنظــر ترجمته في : التاريخ الكبير ، للبخاري ، كتاب الكُنى ، ص ١٨(٦٠٣) ، الجــرح والتعديل ، للرازي ، ٢٣٧/٥ (٢١٢٠) ، الاستيعاب ، ٣٤/٢ـ٥٣٥(١٤٢٠) ، أســد الغابــة ، ٣٥٣/٣ـ٤٥٤ للرازي ، ٣٣١٥) ، تهذيب التهذيب ، ٢٩/١٢ (٣٣٩) .

[ ١٢٦ /ب] {أَلَا أُخبركم بصلاةِ رسولِ الله ﷺ؟ } فقالوا: نعم ، فقال : { كان إذا كبّر رفعَ يديه إلى منكبيه } ‹ › .

ولنا : حديث وائلُ بن حُجْرٍ (٢) ﴿ أَنَّ النبيِّ عِلَمَا كَانَ إِذَا كَبَّرَ رفعَ يديه حِذَاءَ أُذنيه } (٢) .

والمصيرُ إلى هذا أوْلى ؛ لأنّ فيه إثبات الزّيادة ، وتأويلُ حديثِه(؛) أنّه كان عند العُذرِ في زمانِ البرْدِ ، حين كانـ[ـت] أيديهم تحت ثيابهم ، وتركنـا العملَ بحديثه بهذا التّأويل .

<sup>(</sup>۱) أخوجه البخاري ، في كتاب صفة الصّلاة ، باب سنّة الجلوس في التشهد ، ٢٨٤/١ -٢٨٥ (١٥٤) ، والترمذي ، (٢٩٤) ، وأبو داود ، في كتاب الصّلاة ، باب افتتاح الصّلاة ، ٢/٥٠١ -٢٠٤(٣٠٤) ، والترمذي ، في كتاب الصّلاة ، باب ما حاء في وصف الصّلاة ، ٢/٥٠١ -٧٠١(٤٠٣) وقال : { حديثٌ حسنٌ صحيح } وابن ماجة ، في كتاب إقامة الصّلاة ، باب رفع اليدين إذا ركع وإذا رفع رأسه من الرّكوع صحيح } وابن ماجة ، في كتاب إقامة الصّلاة ، باب رفع اليدين إذا ركع وإذا رفع رأسه من الرّكوع الدين في اشرح معاني الآثار" ، في كتاب الصّلاة ، باب رفع اليدين في افتتاح الصّلاة إلى أين يبلغ بهما ؟ ١٩٥/١ .

<sup>(</sup>٢) هو وائل بن حُجر بن ربيعة بن وائل بن يعمر الحضرمي ، يُكنى أبا هُنيدة ، كان أبوه قيْلاً من أقيالِ اليمن – أي من ملوكها – بُشِّر به النبيِّ عَلَيْلُمُ قبل قدومه ، وأقطَعَه أرضاً ، وكتب معه ثلاثة كتب ، واستعمله على أقيالٍ من حضرموت ، شهد مع على صِفّين ، ومات في خلافة معاوية وَفَيْبُهُ أَجْمِعِين .

أنظ سر ترجمته في : الطبقات الكبرى ، لابن سعد ، ٢/٢٦\_٢٧ ، الاستيعاب ، لابن عبد البرّ ، وانظ سر ترجمته في : الطبقات الكبرى ، لابن سعد ، ٢/٢٦\_٢٥ ، الإصابة ، ٢/١٣(٢١٥) . (٩١٠١/٢٥) . أسد الغابة ٥/٥٣٤ ـ ٢٣٤(٢٣٥) ، الإصابة ، ٢/٣٥ ـ (٢٠ أخرجه مسلم في كتاب الصّلاة ، باب وضع يده اليمنى على اليُسرى بعد تكبيرة الإحرام تحت صدره ، ١/١٠ (٤٠١) ، وأبو داود ، في كتاب الصّلة ، باب رفعُ اليدين في الصّلاة ، السّبة ، باب موضع الإبهامين عند الرّفع ، ١/٥٢٤ (٢٠٤) ، والنسائي ، في كتاب العسّاة ، باب موضع الإبهامين عند الرّفع ، ١/٢٥ ٢ (٨٨٢) ، والدارقطني ، في كتاب الصّلة ، باب الافتتاح والرّكوع والرّفع منه ، ١٩٢/١ والطحاوي ، في "شرح معني الآثار" ، ١٩٦/١ .

<sup>(؛)</sup> أي الحديث الذي استدلّ به الشّافعي ، وهو حديث أبي حُميد السّاعدي ضِّيَّتُهُ .

وكذلك قلنا: لا يجوزُ المسْحُ على العِمَامةِ والقُلنْسوة(١)، ومن العلماءِ من حوّزَ ذلك لحديث بلال (٢) فَرْجُنْهُ قَالَ: { رأيتُ رسولَ الله عَلَيْهُ مسَحَ على عمامته } (٢)، وجاءَ في الحديث: ﴿ أَنَّ رَسُولُ الله عَلَيْهُ بَعَثُ سَرِيّةً

<sup>(</sup>١) القُلنْسوةُ تُشبه العِمامة ، وهي بمنزلة العمامة في الحكم ، قاله الإمام سفيان الثوري ـ رحمه الله ـ ، أنظر : تهذيب اللّغة ، ٣٩٩/٩ ، مصنف الإمام عبد الرزّاق ، ١٩٠/١ ، حديث رقم ( ٧٤٥ ) .

<sup>(</sup>٢) هو بلال بن رَباح أبو عبد الكريم ، موْلي أبي بكر الصّديق وَ الله عَلَيْهُ ، مؤذّن رَسول الله عَلَيْهُ ، من السابقين الأولين إلى الإسلام الذين عُذّبوا في الله تعالى ، شهد بدراً وما بعدها ، شهد له النبيّ عَلَيْهُ الله على التعيين ، ومناقبه جمّة ، توفي وَ الله عنه ٢٠ هـ ، وقيل : ٢١ هـ .

أنظر ترجمته في : طبقات ابن سعد ، ٢٣٢/٣-٢٣٦ ، التاريخ الكبير ، للبخاري ، ٢/٦ ( (١٨٥١) انظر ترجمته في : طبقات ابن سعد ، ٢٣٢/٣-٢٣٦ ، ١٦٤٦ - ٢٤٥ (٩٩٥) ، سير أعلام النبسلاء ، الاستيعاب ، ١/١٧٨-١٧٨ (٢١٣) ، أسد الغابة ، ٢/٢٤١ (٢٣٢) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام مسلم في "صحيحه" بلفظ { رأيتُ رسول الله عَلَيْنَ مسَحَ على الخُفَّينِ والخِمار } كتاب الطهارة ، باب المسح على النّاصية والعمامة ، ٢٣١/١ (٢٧٥) ، قال النّووي : { يعني بالخِمار العِمامة ؛ لأنها تُحمِّر الرأسَ وتُغطيه } شرح النّووي على صحيح مسلم ، ١٧٤/٣ .

وقد وَرَد تفسيرُ الخِمارِ مصرّحاً في حديث أبسي هريـرة صَّطِيَّاتُه { بـأنّ رسـول الله ﷺ مسـحَ على الخُفّين والخِمار يعني العِمامة } أخرجـه الطبراني في "الأوسط" ، ٢٨٣/٢ (١٤٩٦) .

وحديثُ بلال بلفظ: " الخِمار " أخوجه أيضاً الرّهذي في كتاب الطهارة ، باب ما جاء في المسح على العمامة ، المسمح المس

أما الطبراني فقد أخرجه عن أبي سعيدٍ الخدري ﴿ اللهِ عَلَيْهُ أَنَّ النبيَ ﴿ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ المسحُ على الخُفَين والخِمار ﴾ ، الأوسط ، ٢-٢٥/٦-٢١(١٠٤) .

وورَدَ التصريح بلفظ العِمامة من الحديث الذي أخرجه البخاري وغيره عن جعفر بن عمرو بن أميّة الضّمري عن أبيه مرفوعاً ، صحيح البخاري ، كتاب الوضوء ، ٢٠٢)٨٥/١) .

فأَمَرَهم أَنْ يمسحُوا على المشَاوِذ والتَّسَاخين ﴿(١) ، والمشَاوِذ : العمائم ، والتّساخينُ : الجفاف(٢) .

ولنا: حديثُ جابر (٣) فَعِيَّابُهُ قال : { رأيتُ رسولَ الله عِنْوَاللهُ حَسَر

<sup>(</sup>١) أوردَه أبو عبيد في "غريب الحديث" ، ١٨٧/١ ، وابن الجـــوزي في "غريب الحديث" ، ٥٦٦/١ ، والزخشري في "الفائق" ، ٢٦٦/٢ ، والنّسفي في "طلبة الطلبة" ، ص ٢٤ .

والحديثُ أخرجه أبو داود عن ثوبان صَّلِيَّهُ بلفظ : ﴿ أمرهم أن يمسحوا على العصائب والتساخين ﴾ في كتاب الطهارة ، باب المسح على العمامة ، ١٠١٠١-١٠١ (١٤٦) ، والعصائب هي العمائم ، وأخرجه أحمد في "مسنده" ، ٢٧٧/٥ ، والبيهقي في "سننه الكبرى" ، ٢٢/١ ، والحاكم في "مستدركه" ، ١٦٩/١ ، وقال : { صحيحٌ على شرط مسلم } ووافقه الذّهبي .

<sup>(</sup>٢) قال المبرِّد ــ فيما نقله الزمخشري عنه ــ : { المشاوِذ واحدها مشوَذ ، والتَّساحين واحدها تِسْجُان وتسخن }، ونقَل عن تُعلب أنه قال : لا واحدَ لها .

أنظر : غريب الحديث ، لأبي عبيد ، ١٨٧/١ ، مريب الحديث ، لابن الجوزي ، ١٦٦/١ ، الفائق ، للزمخشري ٢٤ .

<sup>(</sup>٣) هو حابر بن عبدا لله بن عمرو بن حرام الأنصاري ، أبو عبدا لله الخزرجي المدني ، صاحبُ رسول الله على الله الله على الله

أنظــر ترجمته في : طبقات خليفة ، ص ١٠٢ ، تاريخ البخاري ، ٢/٧/٢ (٢٢٠٨) ، الاستيعاب ، الاستيعاب ، ١٩٤١-٢١٥)، أسد الغابة ، ٢/٧٠١-١٩٤٨)، ســير أعــلام النبـلاء ، ١٩٨٦ـ١٩٩ ، الإصابة ، ٢/٢١-٢٢٢(١٠٢) .

العِمامة ومسَحَ على ناصيته }(١).

فتأويلُ حديث بلالٍ رَفِيْجَبُهُ: أَنّه كان بعيداً منه فظن أنّه مسَحَ على العمامة حين لم يضعها عن رأسِه وَاللّهُ () ( وتأويلُ الحديثِ الآخر: أنّ

(١) لم أحدُّ من حرَّحه عن حابرٍ صَلَحَتُهُ بهذا اللفظ ، وإنما أخر والرهذي عن قتيبة بن سعيد حدثنا بشر بن المفضّل عن عبد الرَّحمن بن إسحاق عن أبي عبيدة بن محمّد بن عمّار بن ياسر قلل : سألتُ حابر بن عبدا لله عن المسح على الخُفّين ؟ فقال : { السنّة يابن أحي } قال : وسألته عن المسمح على العمامة ؟ قال : { أمِسَّ الشّعرَ الماء } .

سنن الترمذي ، كتاب الطهارة ، باب ما جاء في المسح على العمامة ، ١٧٢/١-١٧٣-١٠) ، ورواه الإمام مالك في "موطئه" بلاغاً عن جابر صحفه " الموطأ ، ١٥٥/١٥) ، وابن أبي شيبة في "مصنفه" كتاب الطهارات ، ٢٣/١ ، وابن المنسلم في "الأوسط" ، ١٧٠/١ (٥٠١) ، والبيهقي في "سننه الكبرى" ، ١١/١ .

وفي الباب الحديث الصّحيح عن المغيرة بن شعبة وفيه التصريح بمسْحِ الناصيةِ مع العمامة ، أخرجه مسلم في "صحيحه" ، ٢٧٤/٢٣٠/١) ، وأبو داود ، ٢/١٠١-٥٠١ (١٥٠) ، والرمذي ، ١٩٢/١ (١٠٠) ، والنسائي ، ٢/٢٧(١٠٠) ، والدارقطني ، ١٩٢/١ ، وابن سعد في "الطبقات" ، ١٢٩٢/١ .

وأما ما ذكره صاحب الكتساب عن حابر بن عبد الله فهو أثرٌ مرويٌّ عن عليٌ بن أبي طالب ـ رضي الله عنهما ـ فقد أخرج ابن أبي شيبة ، وابن المنذر عن وكيع عن الرّبيع بسن سليم عن أبي لبيد قال : { رأيتُ علياً أتى الغيط على بغلةٍ له وعليه إزارٌ ورداءٌ وعمامةٌ وحُفّان ، فرأيته بالَ ثمّ توضأ فحسر العمامة فمسَح برأسه ثمّ مسَحَ على خُفّيه } .

أنظر : مصنف ابن أبي شيبة ، ٢٣/١ ، الأوسط ، لابن المنذر ، ٢٩/١ ٤٧٠ـ٤(٥٠٠) .

(٢) وهذا ما ورَدَ مصرَّحاً به في حديث أنس بن مالك ضَلِّجَبُه قال : { رأيتُ رسول الله عَلَّمَ يتوضأ وعليه عمامةٌ قِطْرية فأدخلَ يده من تحت العمامة فمسَحَ مُقدَّم رأسه و لم ينقض العمامة } .

أخرجه أبو داود في كتاب الصّلاة ، باب المسح على العمامة ، ١٠٢/١-٣-١(١٤٧) ، وأخرجه ابن ماجة في كتاب الطهارة ، باب ما جاء في المسح على العمامة ، ١٨٦/١-١٨٧(١٤٥) ، والحاكم في "مستدركه" ، ١/١٦ .

رسول الله عَلَيْظُمُ )(١) خصَّ به تلك السّريّة لعُذر بهم ، فقد كان (كثيراً)(٢) [ ها ] يخصُّ بعْضَ أصحابِه بأشياء ، كما أجازَ لعبدالرّ حمن(٢) لُبْس الحرير(١) ، كذا في "المبسوط"(٥) ، وهذا (كثير)(١) النظيرُ يجري فيما يُتمسّكُ به من أخبارِ الآحادِ في مسائل الفقه .

#### [ وحوهُ التأويل]:

ثمّ للتأويل وجوه :

- قد يكون بدعوى عدم صحّةِ الاتّصال .
- \_ وقد یکون بصرْفِ [٣٨/د] معناها الظّاهر إلى معنى آخر ؛ لاعـــراضِ دليلِ أقــوى منه \_ كما بيّنا \_ .
  - \_ وقد يكون بدعوى النّسخ .
  - وقد يكون بغير هذه الوجوه (كترجيح الحديث بفقه الرّاوي)(٧) .

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين ساقط من ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ب) .

<sup>(</sup>٣) هـو عبدالرّحمن بن عوْف صَلِّيَّة .

<sup>(</sup>١) أخرج البخاري و مسلم في الحديث المتّفق عليه عن أنس بن مالك ضَيْجَنَّهُ أَنَّـه قَـال : ﴿ رحَّـصَ النَّبِيّ عَنْ لَلَّهُ اللَّهِ عَنْ أَنِس الحرير لحِكَّةِ بهما ﴾ .

صحيح البخاري ، كتاب اللباس ، باب ما يُرخّص للرحال من الحرير للحِكّة ، ٢١٩٦/٥ (٥٠٠) ، صحيح مسلم ، كتاب اللباس والزّينة ، باب إباحةُ لبس الحرير لـلرحل إذا كانت بـه حِكةٌ أو نحوها ٢٠٧٦) ١٦٤٦/٣) .

<sup>(°)</sup> للسرخسي، ١٠١/١ .

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( أ ) .

<sup>(</sup>۲) ساقطة من ( ب ) و ( ج ) و ( د ) .

### ر ثالثاً: السُّنة ]

[ والسنة : الطريقة المسلوكة في الدين ، وحكمها : أن يطالب المرء بإقامتها من غير افتراض ولا وجوب ، لأنها طريقة أمرنا بإحيائها ، فيستحق اللائمة بتركها .

#### والسنن نوعان:

سنة الهدي: وتاركها يستوجب إساءة وكراهية.

والزوائد: تاركها لا يستوجب إساءة ، كسير النبي عِنْ في قيامه وقعوده ولباسه ، وعلى هذا تخرج الألفاظ المذكورة في "باب الأذان" من قوله: يكره ، أو قد أساء ، أو لابأس به ، وحيث قيل : يعيد ، فذلك من حكم الوجوب ] .

السُّنَّة مأخوذةٌ من السَّنن ، وهو الطّريق ، ومن قول القائل : سَنَّ الماءَ ، إذا صبَّه حتى جَرى في طريقه(١) .

والمرادُ بها شرعاً (٢): الطّريقةُ المسلوكةُ في الدِّين ، التي سلَكَها رسولُ الله عَلَيْنَ أو الصّحابة عَلِيْنِهَ عندنا (٢) ، وقال الشّافعي \_ رحمه الله \_: مطلقُ

<sup>(</sup>١) وسنَّ فلانٌ طريقاً : أي ابتدأه ، والسنَّة : طريقٌ سنَّه أوائلُ الناس فصارَ مسلكاً لمن بعدهم ، ولهما معان عدّة .

أنظـــر : تهذيب اللغة ، ٢٩٨/١٢ ، ٣٠٦-٣٠٦ ، الصّحاح ، ٢١٤١-٢١٢١ ، معجم مقاييس اللغة ، ٢١٤١-٢١٤١ ، معجم مقاييس اللغة ، ٣٠٦-٦٠٦ ، المصباح المنير ، ص ٢٩٢ .

<sup>(</sup>٢) أنظر هـ (٢) ص (٦٤) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) أنظر: التقويم ( ٣٧ ـ أ) ، أصول البزدوي ، ٣٠٢/٢ ، أصول السرخسي ، ١١٣/١ ، الغُنية ص ٥٥ ، المغني ، ص ٥٥ ، كشف الأســرار ص ٥٥ ، المغني ، ص ٥٨ ، كشف الأســرار شرح المنار ، للنسفي ، ٤٥٤/١ .

السنّة يتناولُ سنّة رسولِ الله عُلَّالُمُ فقط(١) ، وهذا بناءً على أنّه لا يرى تقليد الصّحابيّ ويقول : القياسُ مقدَّمٌ على قول الصّحابيّ ، فطريقة الصّحابة لم تكن [٤٠١/أ] متبعة عنده ، والسنّة عبارة عن الطريقة المسلوكة المتبعة ، فلا يُطلقُ اسم السنّة على طريقتهم لذلك عنده(١) .

#### وحكمها:

أَنْ يُطالبَ المرءُ بإقامتها ، فحكمُ السنّةِ قريبٌ من حكمِ الواجبِ في المطالبةِ بالأداء ، لكنّهما تفاوتا في جزاءِ الترْكِ ، فإنّ تارِكَ الواجبِ يستحقُّ العِقابَ ( وتارِكَ السنّةِ يستحقُّ العِتابَ )(٢) ، والعِقَابُ فوقَ العِتَاب ، كما أنّ الواجبَ فوقَ السنّة ، لتكون المؤاخذة على التّرك بقدْرِ المشروع كمالاً وقُصوراً(،) .

قوله : { وعلى هذا تخرج الألفاظ المذكورة } إلى آخره ، كما في قولـه ويُكره القعودُ في الأذان ، ويُكـره أنْ يؤذّنَ وهو جُنب ، وإنْ صلّى أهلُ المِصْر

<sup>(</sup>١) في (د): فَقَدْ ، هكذا بالشَّكل .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ج ) .

جماعةً بغيرِ أذانِ ولا إقامةٍ ( فقد )(١) أساؤا ؛ لأنّهم تركوا ما هو من سُننِ الهُدى ، ولا بأسَ بأنْ يؤذّن واحدٌ (منهم)(٢) ( ويقيمَ آخر )(٢) ، ولا يؤذّن لصلاةٍ قبل دخولِ وقتِها ، ويُعاد في الوقت ، وكذا إذا أذّن قاعداً ؛ لأنّه بخلافِ السُّنةِ المتوارثة(١) .

<sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) .

<sup>(</sup>۲) ساقطة من (ج) و (د) .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>١) أنظر : كتاب الأصل ، للإمام محمد بن الحسن الشيباني ، باب الأذان ، ١٣١/١-١٣٥ .

## [ رابعاً: النَّفْــــل ]

[ والنقل: اسم للزيادة ، فنوافل العبادات زوائد مشروعة لنا لا علينا ، وحكمه: أنه يثاب المرء على فعله ولا يعاقب على تركه ، ويضمن بالشروع عندنا ؛ لأن المؤدى صار لله تعالى مسلما إليه ، وهو كالنذر لله تعالى صار لله تعالى تسمية لا فعلا ، ثم وجب لصيانته ابتداء الفعل ، فلأن يجب لصيانة ابتداء الفعل بقاؤه أولى ]

#### والنَّفلُ في اللَّغةِ: الزّيافِ اللَّهِ الزّيافِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الولد

(١) وفي الاصطلاح عرّفها القاضي الإمام الدبوسي ـ رحمه الله ـ فقال : { هي التي يبتدئ فيهـ العبـ له وفي الاسمّ الفرائض والسّنن المشهورة } وجعلَ النّفلَ مرادفاً للتطوّع ، وقال اللاّمشـي : { النّفْلُ اسـمّ لقُربةٍ زائدةٍ على الفرائض والواحبات ، والتطوّع : خيرٌ يأتيه المرءُ طوْعاً من غير إيجـاب } وكذا قال السّمرقندي في "الميزان" .

أما الشّافعية وجمهور الأصوليين فهذا القسم وهو النّفل مرادفٌ عندهم للقسم السّابق له وهو السبّة وجعلوهما من قبيلٍ واحدٍ وهو المندوب ، فالمندوب عندهم حكمُه حكمُ النّفل عند الحنفيّة ، وجعلوا من أسمائه : مندوبٌ ، وسنّةٌ ، ومستحَبٌ ، وتطوّعٌ ، ونافله ، وطاعةٌ ، وقُربةٌ ، ومرغّباً فيه ، وإحساناً .

وقالت المالكية : السنّةُ ما واظبَ النبيّ عَلَيْنَا على فعله مُظهراً له ، فإذا حثَّ الشّرعُ على أمرٍ وبالغَ في التّحضيضِ فيه وارتفعت رُتبته فهو سنّة ، وإنْ كان أقلَّ من ذلك وتـأخّرت رتبته عـن السنّة فهو فضيـلة ، وما كان أقلّ من ذلك \_ وهو أدنى المراتب \_ فهو التطوّع أو النافلـة ، وبـه قــــال القاضي حسين والبغوي من الشّافعية ، وأبو طالبٍ من الحنابلة .

أنظر: التقويم (  $77 - \psi$  ) ، الغُنية ،  $\psi$  00 ، الميزان ، للسمرقندي ،  $\psi$  7 ، أصول اللاّمشي ،  $\psi$  00 ، الإحكام ، للاّمدي ،  $\psi$  1/1 ، الروضة ، لابن قدامة ،  $\psi$  18 ، شرح مختصر الروضة للطوفي ،  $\psi$  1/20 ، التوضيح ، لصدر الشريعة ،  $\psi$  1/21 - 170 ، الإبهاج ،  $\psi$  1/20 ، البحر المحيط ،  $\psi$  1/20 ، شرح الكوكب المنير ،  $\psi$  1/20 .

نافلةً (١) ؛ لكونه زيادةً للمرءِ على ما حصل \_ وهـ و الولـ دُ الصُّلبيّ \_ بـ دون اختيارهِ وكسبِه ، وسمى الغنيمة نفلاً ؛ لأنها زيادةٌ على ما هو المقصود \_ وهـ و الجهاد \_ .

ثمّ إنما جُعلَ النّفلُ من العزائم ؛ لأنّ شرْعيّته لم تكنْ بعذْرٍ من المكلّف ، اللّ أنّه شُرِعَ دائماً ، فشرْعيّتُه بهذه الصّفة تلازمُ الحرّج ، لأنّ في مُراعاةِ أركانه على التّمامِ ، معَ شرْعيّته على الدّوامِ ، حرَجاً [٣٩/ج] بيّناً ، فلذلك رُخص في وصفه حيث يؤدَّى قائماً وقاعداً أو راكباً ، فكان عزيمةً أصْلاً ، ورُخصةً وصْفاً .

قوله: { (وحكمه )(٢) أنه يثاب المرء على فعله ولا يعاقب على تركه } فإنْ قلت حكمُ الزّائد على ثلاثِ آياتٍ بعد الفاتحةِ في الصّلاةِ كذلك ، مع أنّه لو أتّى به يقعُ فرضاً ، فكان حكمُ الفرضِ والنّفلِ سواةً على هذا التقدير !

قلت: ذاك فرض باعتبار دُخولِه تَحت قولَه تعالى : ﴿ فَاقْرَوْا مَا تَيسَّرَ مِنَ القُرْآن ﴾ (٢) حيث لم يقدِّر الله تعالى ذلك كم كان ؟ ثمّ ورودُ البيان بتقدير ثلاثِ آياتٍ أو ما دونها مقدار (١٠) على حسب ما اختلفوا فيه بطريق الاجتهاد بمنع النقصان دون الزيادة \_[٢٢ /ب] فكان انتفاءُ العقاب في الزّائد عند التّرك لا يوجبُ نَفْيَ الفريضة ، لأنّه وُجد أصله \_ وهو ثلاثُ آيات \_ وهي غير مفتقرةٍ في كونها فرْضاً إلى آخر ، ثمّ لما وُجد الزّائدُ عليها أُلحِقَ بها

<sup>(</sup>١) قال الله تعالى :﴿ ووهَبْنا له إسحاقَ ويعقوبَ نافلةً ﴾ الآية ( ٧٢ ) من سورة الأنبياء .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ( ) هكذا ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٢٠ ) من سورة المزمّل .

<sup>(</sup>٤) في (د) : بمقدار .

إلحاقاً للمزيدِ بالمزيدِ عليه ، وإدخالاً له تحت قوله تعالى : ﴿ فَاقْرَوًا ﴾ لأنّه لا تقديرَ فيه ، فكان هذا كتطويلِ القيامِ والرّكوعِ والسّجود ، فيلا يُفردُ للمزيدِ حكمٌ على حِدَةٍ بعد تناول دليل الفرضيّة للمزيدِ والمزيدِ عليه ، وإنما سقطت فرضيّة المزيدِ قبل الإتيانِ به للحرَج ، فلمّا تُحمِّل الحرجُ وأُتِيَ به كان فرْضاً ؛ لدخوله تحت خطابِ الفرضِ بقوله تعالى : ﴿ فَاقْرَوًا ﴾ ، فكان هذا نظيرَ فِطْرِ المريضِ والمسافرِ حيث لم يؤاخذا بالصّومِ في حالِ السّفرِ والمرض ، فإنْ أتيا بالصّومِ حالة السّفرِ والمرض يقعُ فرضاً ؛ لدخولهما تحت خطابِ قوله تعالى : ﴿ فَلْيصُمه ﴾ بخلافِ النّفل ، فإنّه غيرُ مُلحَتْ بالشّئِ الذي هو فرضٌ ، و لم يوحد له سببُ الفرضِ أيضاً ، فلم يُعطَ له حكمُ الفرضِ لعدمِ الدّليلِ فيه ، وقرد بحكمه ، فكان خاصاً لهرن .

<sup>(</sup>١) الزّيادةُ على قدْر الواحب إما أنْ تتميّز ، أو لا .

فإنْ تميّزت كصلاةِ التطوّع بالنسبةِ للمكتوباتِ فهو نفلٌ اتفاقاً .

<sup>-</sup> وإنْ لم تتميّز كالزّيادةِ في الطمأنينة في الرّكوعِ والسّحودِ والقيامِ ، وتطويلِ القراءةِ بما زادَ عن تُلاثِ آياتٍ ، ففسى هذه الحالة احتلف العلماء على فريقين :

الفريق الأول: قالوا إنّ الزّائدَ على قدر الواحب نفلٌ وليس بواجب ، ونسبه ابن النّجار إلى الأئمة الأربعة ، واختاره الشيخ أبو أسحاق الشيرازي ، والغزالي ، وابن السمعاني ، والإمام الرازي .

الفريق الثاني: قالوا الزّائد على قدْرِ الواحب واحب ، إلحاقاً للمزيد بالمزيد عليه ، ودخوله تحت خطابه ، ونُسب إلى الكرخيّ والجصّاص من الحنفية ، وهو ما نصره السّغناقي هنا ، واختاره القاضي أبو يعلى من الحنابلة .

## [ النَّفلُ مضمونٌ بالشُّروع ]

قوله: { لأن المؤدى صار الله تعالى مسلّما الله } (١) ؟ لأنه قُربة يُشابُ عليها إذا مات في هذه الحالة ، أو فسك بدون اختياره ( بأن احتلم مثلاً أو جُنَّ أو أغمي عليه )(٢) فلا يجوزُ إبطاله لقوله تعالى : ﴿ ولا تُبْطِلُوا أَعْمَالُكُمْ ﴿ (٢) وإذا لم يجزُ إبطالُه كان عليه صيانته ، ولا سبيلَ إلى ذلك إلا بإلزام الباقي ، فيحبُ عليه الإتمامُ ضرورة ، وكونه مسلّماً لا ينافي ورود ما يُبطلُه كالصّدقة المسلّمة تبطُلُ بالمنّ والأذى (١) ، وكذا العبادات كلّها تبطلُ بالردّة (١) .

عند الحنفيّة والمالكيّة يضمنُ إذا شَرَع ، أي إذا ابتدأ المكلّف فِعْـل عبـادةٍ هـي قُربـةٌ لله تعـالى نفلاً ، فلا يجـوز له والحالُ هذه أن يقطعَ هذه العبادة أو يُفســدها باختيـاره ، ولـو فَعَـل لوحـبَ عليـه قضاءُ ذلك المندوب ، واستدلوا بقـــوله تعالى :﴿ ولا تُبطِّلُوا أَعْمَالكُمْ ﴾ .

وذهب الشافعيّة والحنابلة إلى عدمِ الضّمان ، باستثناء الحجّ والعمرة لـورُودِ النصّ فيهمـا ، واستدلوا بما رُوي عن النبيّ عِلَيْلًا أنه كان يُصبحُ صائماً ثمّ يُفطر ، وأمـا استدلالُ الفريـق الأول بقولـه تعـالى :﴿ وَلاَ تَبُطِلُوا أَعْمَالُكُمْ ﴾ قالوا : المعنى لاتُبطلوها بالرّياء .

أنظر: أصول السرخسي ، ١/١٥/١-١١٦ ، رؤوس المسائل ، للزمخشري ،ص ٢٣٥ ، الهداية ، للمرغيناني ، ١/٢٧/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ١/٥٨ ، ١٩٥٩ ، كشف الأسرار ، للمرغيناني ، ١/٢٧/١ ، كشف الأسرار شرح المنار ، المجموع ، للنّووي ، ٣٩٤/٦ ، شرح مختصر للبخاري ، ٢/٢ ٣١ ، ١لأمّ ، للشّافعي ، ٢/٨٨ ، المجموع ، للنّووي ، ٣٩٤/٦ ، شرح مختصر الروضة ، ١/٩٤ ، جمع الجوامع ، ١/٩٠ - ٩٤ ، التلويح على التوضيح ، للتفتازاني ، ٢/١٠ ، البحر المحيط ، ١/٩٤ ، مواتح الرحموت ، البحر المحيط ، ١/٩٠ - ٢١ ، فواتح الرحموت ، المحر المحيط ، ١/٩٠ . ١٤ ، فواتح الرحموت ، ١١٤/١ .

<sup>(</sup>١) هذه مسألة النَّدبِ أو النَّفلِ هل يُضمن بالشَّروع أم لا ؟

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (أ) .

<sup>(</sup>٣) الآية ( ٣٣ ) من سورة محمّد .

<sup>(؛)</sup> قال الله تعالى : ﴿ يَأْيُهَا الَّذِينَ ءَآمَنُوا لِاتُبْطِلُوا صَدَقاتِكُم بِالْمَنِّ وِالْأَذَى ﴾البقرة ، من آية (٢٦٤) ( ° ) قال تعالى : ﴿ وَمَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُم عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُـوَ كُـافِرٌ فَـاُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهم في الدُّنْيَـا والآخِرَة ﴾ البقرة ، من آية (٢١٧) .

فإنْ قيل : العبادةُ لاتتمُّ إلاّ بآخِرها ؛ لأنّها لاتتجزّاً ، ولما توقّف الجزءُ الأولُ على الأخير ليصيرَ قُربةً لم يَحرُم إبطالُ ما صنعَ قبلَ أن يتمّ قُربة !

قلنا : إذا شَرَع في الصّلاةِ والصّومِ فهو متقرِّبٌ إلى الله تعالى بفعْلِ الصّلاةِ والصّوم ، والفعلُ حاصلٌ وهو القيامُ إلى الصّلاةِ والكفُّ عن المشتهيات وإنما المعدومُ ما يُسمّى صلاةً وصوماً ، فحرُم الإبطال ، ألا ترى أنّ نيّة العبادةِ عبادةٌ ، فكيف النيّة المقرِنةُ بالفعلِ ؟!

قوله: { صار الله تعالى تسمية } (١) لأنّه قصدَ العبادة بنذره ، وقصدُ العبادة عبادة ، كما وردت به السنّة : ﴿ منْ همّ بحسنة فله أجرٌ واحد ﴿ (١) ، العبادة عبادة ، كما وردت به السنّة نذره \_ وهو القو ل ابتداء \_ وفاء المنذور إنّم وجب لصيانته } أي لصيانة نذره \_ وهو القو ل ابتداء وفاء المنذور \_ وهو الفعل \_ وهو شروعه في الصّلاة \_ وهو الفعل \_ وهو شروعه في الصّلاة والصّوم \_ بقاؤه أوْل\_\_\_\_ .

<sup>(</sup>١) هذا دليلٌ آخَر للحنفيّة ، وهو تشبيهُ الشّروعُ في النّفل بالشّروع في النّذر .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه عن ابن عباس مرضي الله عنهما عن النبي على الله عنه عن ربّه عزّ وحل : ﴿ إِنّ الله كتب الحسناتِ والسيئاتِ ثمّ بين ذلك ، فمنْ همّ بحسنةٍ فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإنْ هو همّ بها وعملها كتبها الله له عنده عشر حسناتٍ إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة ، ومنْ همّ بسيئةٍ فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإنْ هو هم بها وعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإنْ هو هم بها وعملها كتبها الله له سيئة واحدة ﴾ .

صحيح البخاري ، كتاب الرّقاق، باب من همّ بحسنةٍ أو سيئة ، ٥/٠٢٣٨-٢٣٨١(٢١٦) ، صحيح مسلم ، كتاب الإيمان ، باب إذا همّ العبدُ بحسنةٍ كُتبت وإذا همّ بسيئةٍ لم تُكتب، ١١٨/١((١٣١) .

فالحاصل ، أنَّه تثبتُ الأولويَّةُ من وجهــــــين :

أحدهما: من حيثُ الفعلُ والقول.

والثاني: من حيثُ الابتداءُ والبقاء .

أمّا الأوّل :

[ أ ] : فإنّ معنى العبادةِ وفضْلَها في الأفعالِ أكثرُ من الأقوال ، ولهذا تجبُ الصّلاةُ على العاجزِ عن الأقوالِ والقادرِ على الأفعال ، ولا تجبُ في عكسه .

[ ب ] : وقد جَرَت النّيابةُ في الأقوالِ دون الأفعال .

[ ← ] : ولأنّ وضْعَ العبادةِ للمشقّة ، لأنّها على خِلافِ هَوى النّفسِ وإليه أشارَ النبيّ ﷺ : ﴿ أفضلُ العباداتِ أحمزُها ﴾ (١) أي أشقُها ، وهي في الأفعالِ أكثرُ من الأقوال [٥٠١/أ] .

<sup>(</sup>١) أوردَه أبو عبيد في "غريب الحديث" عن ابن عباسٍ ـ رضي الله عنهما ــ مرفوعاً ، وقـــــال : { أَحَمْزُهَا يَعْنِي أَقُواهَا وَأَمْتُنُهَا } ٢٣٣/٤ ، وأوردَه أيضاً الزمخشـــــري في "الفائق" ، ٢٩٧/١ ، وابن الحُوزي في "غريب الحديث" ٢٤٢/١ ، وابن الأثير في "النّهاية" ، ٤٤٠/١ .

قال الزركشي في "التذكرة": { قال الحافظ بن الحجّاج المزّي : هـو من غرائب الأحاديث ، ولم يُروَ في شيّ من الكتب السنّة ، قلت \_ أي الزركشي \_ : في "صحيح مسلم" قوله لعائشة \_ رضي الله عنها \_ : ﴿ إِنما أحررُكِ على قدْر نصبك ﴾ } ص ١٦٢ ، وقال العجـالوني في "كشف الخفا " : { قال في "الدّرر" تبعاً للزركشي : لا يُعرف ، وقال ابن القيّم في "شرح المنازل" : لا أصل له ، وقال القاري في "الموضوعات الكبرى" : معناه صحيح لما في الصحيحين عن عائشة } ص ١٧٥ ، وانظر أيضاً : المقاصد الحسنة ، للسخاوي ، ص ٢٩٠ ، ١٢٨) .

قلت : وفي صحيح البخاري عن أبي هريرة في أنّ النبيّ على قد ال : ﴿ إِنَّ الدّينَ يُسرٌ ، وفي صحيح البخاري عن أبي هريرة في أنّ النبيّ على البيهدقي فقد ولن يُشادّ الدّينَ أحدٌ إلاّ غلبه ﴾ كتاب الإيمان ، باب الدّين يُسر ، ٢٣/١(٣٩) ، أهما البيهدقي فقد أخرج في "شعب الإيمان" عن بعض أصحاب النبيّ على قال : قال رسول الله على العلم أفضلُ من العمل ، وخيرُ الأعمالِ أوسطها ﴾ ، ٣/٢٠٤(٣٨٨) .

ثمّ لَّمَا وجبَ لصيانِةِ الأقوال \_ التي هي أضْعفُ \_ الأفعالُ \_ الستي هي أَقْوى \_ ، لأنْ يجبَ لصـــيانةِ الفعلِ \_ وهو شروعُه في الصّلاةِ والصّومِ \_ الفعلُ الآخَر \_ الذي هو إتمامُـه \_ وهـو مثلُه أوْلي ؛ لأنَّه لَّمَا صِينَ أضعفُ الأمرين عن البُطلان بالأقوى ، فلأنْ يُصانَ المثلُ عنه بالمثل أوْلى(١) .

#### أمّا الثّانـــي :

أنّ الابتداء أقـــوى من البقاء ، والبقاء أسهلُ من الابتداء ، فلذلك اشتُرطت النيّةُ في ابتداء الصّلاةِ دون بقائها ، واشتُرطت الشّهادةُ في ابتداء النِّكاح دون بقائمه ، وعدَّةُ الغيرر، تمنعُ انعقادَ النَّكاح ( دون بقائمه )رس ، والشَّيوعُ يمنعُ صحَّةَ الهبة في الابتداء دون البقاء .

ثُمّ لَّمَا وحبَ ابتداءُ الفعل \_ مع قوّته \_ لصِيانةِ القولِ \_ مع ضعفه \_ ، فلأنْ يجبُ بقاءُ الفعل \_ لضعْفِه \_ لصيانةِ ابتداء الفعل \_ لقوته \_ بالطّريق الأوْلى(؛) .

<sup>(</sup>١) أنظر: كشف الأسرار شرح المنار، للنسفى، ٢٠/١.

<sup>(</sup>١) في ( ب ) : وعدّةُ الصّغير ، وفي الهامش تعليقٌ غير واضح معناه أنّه يريد أنْ يثُبتُ أنّ المقصود من الكلام هو عدّةُ الصّغيرة .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من (أ) .

<sup>(</sup>١) أنظر : كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٢٠/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٣١٤/١

## [ أنواعُ الرُّخُص ]

[ أما الرخص فأنواع أربعة ، نوعان من الحقيقة أحدهما أحق من الآخر ، ونوعان من المجاز أحدهما أتم من الآخر ] .

قوله : { وأما الرخص فأنواع أربعة } فوجه الانحصارِ ظاهرٌ ؛ وذلك لأنّ الرّخصة [ إمّا أنّها ](١) استعملت في موضعها الأصلى أم لا .

فإن استعملت في موضعها الأصليّ ، فلا يخلـــو :

\_ إمّا أنْ يثبتَ لها الأحقّية .

\_ أم لا .

فإنْ ثبتَ فهو " النُّوع الأول " ، وإلاَّ فهو " النُّوع الثاني" .

وإنْ لم تستعمل في موضعها الأصليّ ، فلا يخلـــو :

\_ إمّا إنْ كانت المشروعيّةُ ثابتةً في الجملة في هذه الأُمّة .

\_ أم لا .

فإنْ لم تكن فهو " النُّوع الثالث " ، وإلاَّ فهو "النُّوع الرابع " .

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفتين [ ] هكذا زيادةٌ من عندي ، جرياً على عادته ـ رحمه الله ـ في قوله : إمّا أنها لأنّ في العبارةِ سقطٌ ظاهر .

## [ النُّوع الأوّل]

[ أما أحق نوعي الحقيقة: فما يستباح مع قيام المحرم وقيام حكمه جميعا، مثل إجراء المكره بما فيه إلجاء كلمة الشرك على لسانه، وإفطاره في رمضان، وإتلافه مال الغير، وجنايته على الإحرام، وتناول المضطر مال الغير، وترك الخائف على نفسه الأمر بالمعروف.

وحكمه: أن الأخذ بالعزيمة أولى ؛ لما فيه من طاعة الله تعالى ] .

قوله: { فما يستباح [١٢٨/ب] مع قيام المحرم } أي يعاملُ معاملة المباح مع قيام المحرم } أي يعاملُ معاملة المباح مع قيامِ الحُرمة ، ولو لم يفسّر الاستباحة بمعاملة المباح يلزمُ اجتماعُ [٤٨/ه] الضّدين ؛ لأنّ الشّئ الواحد في حالٍ واحدةٍ لايصحّ أنْ يكون حراماً ومباحاً .

ولا يصح قوْلُ منْ قال : ولو لم يفسِّر الاستباحة بالمعاملة يلزمُ تخصيص العلّة ، والقائلُ بهذا غَفَل عن معنى تخصيص العلّة ؛ لأنّ ( معنى )(١) تخصيص العلّة هو : أنْ توجدَ العلّة بتمامِها ولا حُكمَ لها أصْلاً ، كما في أكْلِ النّاسي في الصّومِ \_ على ما سيحئ \_(٢)، وههنا مع نداءِ المصنّف بقيامِ الحُكمِ \_ وهو الحُرمة \_ بصريح قوله : { وقيام حكمه جميعا } كيف يلزمُ ذلك ؟ حتى إنّ العملَ بحكمِ المحرّم \_ وهو [٤٩/ج] الحُرمة \_ التي هي العزيمة أوْلى من العملِ بالرّحصة ، ولو انعدمت الحُرمة لما أبيحَ له العملُ بها(٢) ، كما لائياحُ العملُ بالرّحصة ، ولو انعدمت الحُرمة لما أبيحَ له العملُ بها(٢) ، كما لائياحُ العملُ بالرّحصة ، ولو انعدمت الحُرمة لما أبيحَ له العملُ بها(٢) ، كما لائياحُ العملُ بالرّحصة ، ولو انعدمت الحُرمة لما أبيحَ له العملُ بها(٢) ، كما لائياحُ العملُ بالرّحوة »

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ج) و (د) .

<sup>(</sup>٢) ص (١١٩٤) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) في (ج) : لما أُبيحَ له العملُ أيضاً .

بالحُرمةِ في شُربِ الخمرِ حالـةَ الإكـــراهِ الكـامل ، لانعـدامِ الحكـم ــ وهـو الحُرمة ــ( أصلاً )(١) على ما سيجئ(١) .

ثمّ قيامُ الحكم \_ وهو الحُرمةُ \_ في الكُفرِ ظاهر ؛ لأنّ حُرمةَ الكُفرِ حرمةٌ لا تنكشفُ ( بحال ) (٢) أصلاً ، فكانت الحرمةُ قائمةً لعدمِ المُسْقِط ، فأمّا حرمةُ إفطارِ رمضان ، وإتلاف مال الغيرِ ، وجنايته على الإحرامِ ، وتناوُلِ المضطَّر مالَ الغيرِ ، وترْكِ الخائف على نفسِه الأمرَ بالمعروف \_ وإنْ كانت تحتملُ السّقوط \_ إلاّ أنّ دليلَ السّقوط ليس بموجودٍ ، والمصير إلى الرّخصة ثابت بطريق الضرورة ، والضرورةُ ترتفعُ بأنْ لا يؤاخذَ بفعلِ الحرام ، فبقي حراماً لعدمِ المُزيل ، وإنما يُرخُّصُ في هذا القسم \_ مع بقاء الحرمة \_ لأنّ في الامتناع حتى قُتل (١) إتلاف نفسِه صورةً ومعنى ، وفي الإقدامِ إتلاف حق في الله تعالى صورةً لا معنى ؟ لأنّ أصلَ الإيمانِ \_ وهو التصديقُ \_ باقٍ ، وكذلك أصلُ الاحتسابِ باق ، قال النبي عَلَيْ الله وذلك أضعفُ الإيمان ﴾ (٥) .

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>۲) ص (۱۵۷۱) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) و ( ج ) .

<sup>(؛)</sup> هكذا في جميع النسخ ، ولعلّ الأولى أن يقال : وفي الامتناع حتى القتل .

<sup>(°)</sup> أخرجه الجماعة إلا البخاري ، عن أبي سعيد الخدري رضي الله ، أنظر :

وفيما عدا ذلك مضمون عليه بالمثل ، فكان الإتلاف كلا إتلاف معنى غير أنّه في الإقدام عاملٌ لنفسه ، سَاعٍ في بقاء مُهجته ، فكان رخصة ، وفي الامتناع حتى قتل عاملٌ ( لربّه ، مُؤثِرٌ حقّ )(١) ربّه على حق نفسه ، فكان عزيمة ، فكان العملُ بهذا أولى ؛ لكونه عملاً بأمرٍ أصليّ ، وهو العملُ بسبب قائمٍ هو وحكمُه ، فأما العملُ بالرّخصة عملٌ بأمرٍ ضروريّ ، وهذا هو الفرقُ بين القسم الأول والثاني ، فإنّه لما ثبتت الحُرمةُ في القسم الأول كان بالامتناع حتى مات باذلاً مُهجته في رضًا الله تعالى ، مختاراً رضا الله تعالى على هوى نفسيه ، فكان شهيداً ، وفي القسم الثاني لما لم يكن الحكمُ قائماً في الحال ، بل تراخى حكمُ السبب كفطرِ المريضِ والمسافرِ ، كان بالامتناع حتى مات مُلقياً نفسه في التهلكةِ ، من غير أنْ يُقيمَ به حقاً من حقصصوق الله تعالى ،

<sup>(</sup>١) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) أنظر هذا النوع وحكمه في :

التقويم ( ٣٩ ـ أ ) أصول البزدوي مع الكشف ، ٢/٥١٥ ـ ٣١٦ ، أصول السرخسي ، ١١٨/١ ـ ١١٩ الغُنية ، للسجستاني ، ص ٦٦ ـ ١ لميزان ، ص ٥٦ ، أصول اللاّمشي ، ص ٦٩ ـ ٧٠ ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٢/١٤ ـ ٤٦٣٤ ، التقرير والتحبير ، ١٥١/٢ .

## [ النُّوع الثاني ]

[ وأما النوع الثاني: فما يستباح مع قيام السبب وتراخى حكمه كفطر المريض والمسافر ، يستباح مع قيام السبب وتراخى حكمه ، ولهذا صح الأداء منهما ، ولو ماتا قبل إدراك عدة من أيام أخر لم يلزمهما الأمر بالفدية .

وحكمه: أن الصوم أفضل عندنا ؛ لكمال سببه وتردد في الرخصة ، فالعزيمة تؤدي معنى الرخصة من حيث تضمنها يسر موافقة المسلمين ، إلا أن يخاف الهلاك على نفسه فليس له أن يبذل نفسه لإقامة الصوم ، لأن الوجوب عنه ساقط ، بخلاف النوع الأول ]

قوله: { يستباح مع قيام السبب وتراخى حكمه ، ولهذا صبح الأداء منهما ولو ماتا } إلى آخره ، هذا لفٌّ ونشرٌ ، فإنّ قوله: { ولهذا صبح الأداء } نتيجة قوله : { مع قيام السبب } ، وقوله : { ولو ماتا } إلى آخره نتيجة قوله { وتراخى حكمه } .

قوله: { لكمال سببه } وهو شهودُ الشّهر ، فإنّ قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ شُهِدَ مِنْكُمُ الشّهْرَ فلْيصُمْه ﴾ (١) متناولٌ للكلِّ من المقيمِ والمسافر ، والصّحيحِ والمريض .

قوله: { وتردد في الرخصة } هذا احترازٌ عن قصْرِ الصّلاةِ في السّفر فإنّ فيها التّرخّص بالقصْر متعيِّنٌ ليس بمتردِّد \_ على ما نبيّن \_ (٢) ، فلذلك أخذ هناك بالرّخصة لا غير ، ومعنى التردّد في الرّخصة : أنّ التأخيرَ إنما ثبـت

<sup>(</sup>١) الآية ( ١٨٥ ) من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) ص ( ٨١٢) من هذا الكتاب.

رخصةً لليُسْرِ والرِّفْق ، واليُسْرُ فيه متعارضٌ لأنّ فيه نوعُ عُسرٍ \_ وهو الانفرادُ بالصّومِ حالة الإقامة \_ لأنّ غيره لايصوم ، ويُسرُ الإفطارِ في الحال [٢٠١/أ] والأخذ بالعزيمةِ يتضمّنُ معنى اليُسرِ \_ وهو شركةُ المسلمين في الصّوم \_ فكان في العزيمةِ نوعٌ من الرّخصة ، فكان في الأخذِ بالعزيمةِ أخْذُ بالرّخصةِ من وجهٍ ، وعملٌ لله تعالى في وقته ، وعُسرُ مشقّة السّفر(١) ، وفي التأخيرِ عملٌ للنّفس ، فكانت العزيمةُ أوْلى .

<sup>(</sup>١) هكذا في حميع النسخ ، ولو قال : مع أنّ فيه عُسر مشقّة السّفر ، لكان أوضح .

 <sup>(</sup>٢) أما هنا في النوع الثاني : العزيمة أوْلى ما لم يُحَف على نفسه الهلاك ، فإنْ حاف الهـلاك فالرّخصة حينئذ الأخْذُ بها أوْلى .

أنظر : التقويم ( ٣٩ ـ أ ـ ب ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، ٣٢٠-٣٢٠ ، أصـول السرحسي الظر : التقويم ( ٣٩ ـ أ ـ ب ) ، الميزان ، ص ٥٧ ، كشف الأسرار ، للنسفي ، ٢٦٤-٤٦٤ .

#### [ النوع الثالث]

[ أما أتمّ نوعي المجاز: فما وضع عنا من الإصر والأغلال، فإن ذلك يسمى رخصة مجازا؛ لأن الأصل ساقط لم يبق مشروعا، فلم يبق رخصة إلا مجازا من حيث هو نسخ تمحض تخفيفا ] .

قوله: {من الإصر والأغلال} { الإصر : الثّقلُ الذي يأصِرُ صاحبَه(١) أي يحبسه من(١) الحَرَاكِ لِثِقَله ، وهو مَثَلٌ لِثِقَلِ تكليفِهم [٢٩ /ب] وصعوبته غو اشتراطِ قتْلِ الأنفُس في صحّة توبتهم ، وكذلك الأغلالُ مثَلُ لما كان في شرائعهم من الأشياءِ الشّياقة نحو : بتّ القضّاءِ بالقِصاصِ عمْداً كان أوْ خطأ من غيرِ شرْعِ الدّية ، وقطْع الأعضاء الخاطئة ، وقرْض موضِعِ النّجاسة من الجلدِ والثّوب ، وإحسراق الغنائم ، وتحسريم العروق في اللحم ، وتحسريم العروق في اللحم ، وتحسريم السبت } كذا في "الكشاف"(٢) .

فهذا النّوعُ غير مشروعٍ في حقّنا أصلاً ، فكان رخصةً من حيثُ الاسمِ معازاً لا حقيقةً ، لانعدامِ السّببِ الموجِبِ للحرمة ، مع الحكمِ بالرّفع والنّسنخ

<sup>(</sup>١) وقيل : الإصرُ شدّةُ العبادة ، وقيل : عهودٌ كانت على بني إسرائيل ، وقيل : الإثم ، وأصلـه مـن الضيقِ والحبْس .

أنظـــر: تفسير غريب القرآن ، لابن قتيبة ، ص ١٧٣ ، معاني القرآن ، للنحاس ، ٩٠/٣ ، معجـم مقاييس اللُّغة ، ١١٠/١ ، النَّهاية ، لابن الأثير ، ٢/١٥ .

 <sup>(</sup>٢) في (أ) و (ب) و (د): عن . وفي الكشّاف (من) كما هو الثابت في (ج) .

<sup>(</sup>٣) الكشّاف ، للزمخشري ، ١٢٢/٢ .

أصلاً في حقّنا ، فإنّ حقيقةَ الرّخصةِ في الاستباحةِ مع قيامِ السّببِ المحرِّمِ وقيامِ حكمِه ، ولكن لما كان الرّفعُ للتخفيفِ علينا والتّسهيلِ سُمِّي رخصةً مجازاً(١)

<sup>(</sup>۱) أنكر بعض العلماء إطلاق اسم (الرخصة) على ما كان مشروعاً على من قبلنا ولم يُشرع علينا تخفيفاً ، وقالوا هو منسوخٌ ، والمنسوخُ لايُطلق عليه رخصة ، قال ابن السّبكي : { الآصار الـتي كانت على من قبلنا ونُسخت في شريعتنا تيسيراً وتسهيلاً لا يُسمّى ناسخها رخصةً } .

أنظر: التقويم (  $79 - \psi$  ) ، أصول البزدوي مع الكشف ، 7.77-777 ، أصول السرخسي ، 1.771 ، الغُنية ، 77 ، الميزان ، 77 ، الميزان ، 77 ، أصول اللامشي ، 77 ، كشف الأسرار ، للنسفي ، 1773-773 ، المستصفى ، للغزالي ، 1871-190 ، الإحكام ، للآمدي ، 1871-190 ، شرح مختصر الروضة ، للطوفي ، 1871-713 ، الإبهاج ، لابن السبكي ، 1871-190 ، شرح الكوكب المنير ، 1871-190 ، التقرير والتحبير ، 1871-190 ، الإبهاج ، 1871-190 .

#### [ النوع الرّابع]

وأما التوع الرابع: فما سقط عن العباد مع كونه مشروعا في الجملة ، كالعينية المشروطة في البيع ، وسقط اشتراطها في نوع منه أصلا و هو السلم - حتى كانت العينية في المسلم فيه مفسدة للعقد ،وكذلك الخمر والميتة سقط حرمتهما في حق المكره والمضطر أصلا ، للاستثناء حتى لايسعهما الصبر عنهما ، وكذلك الرجل سقط غسله في مدة المسح أصلا ، لعدم سراية الحدث إليه ، وكذلك قصر الصلاة في السفر رخصة إسقاط عندنا ، حتى قلنا : إن ظهر المسافر وفجره سواء ، لايحتمل الزيادة عليه ، وإنما جعلناها إسقاطا محضا إستدلالا بدليل الرخصة ومعناها .

أما الدليل: فما روي عن عمر ضيطة قال: أنقصر الصلاة ونحن آمنون ؟ فقال عليكم فاقبلوا صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته ﴾ ، سماه صدقة والتصدق بما لايحتمل التمليك إسقاط محض لا يحتمل الرد ، كالعفو عن القصاص .

وأما المعنى: فهو أن الرخصة لطلب الرفق ، والرفق متعين في القصر ، ولأن الاختيار بين القصر والإكمال من غير أن يتضمن رفقا لا يليق بالعبودية ، بخلاف الصوم فإن النص جاء بالتأخير دون الصدقة ، واليسر فيه متعارض ، فصار التخيير لطلب الرفق .

ولا يلزم العبد المأذون في الجمعة ؛ لأن الجمعة غير الظهر ، ولهذا لايجوز بناء أحدهما على الآخر ، وعند المغايرة لايتعين الرفق في الأقل عددا ، أما ظهر المسافر وظهر المقيم واحد ، فبالتخيير بين القليل والكثير لا يتحقق شئ من معنى الرفق .

وعلى هــــــــــذا يخرج من نذر بصوم سنة إن فعل كذا ، ففعل ـــــــــذا يخرج من نذر بصوم سنة في قول محمد ــ وهو معسر ــ يتخير بين صوم ثلاثة أيام وصوم سنة في قول محمد ــ رحمه الله ــ ، وهو روايــة عن أبي حنيفة ــ رحمه الله ــ أنــه رجع

إليه قبل موته بثلاثة أيام ؛ لأنهما مختلفان حكما ، أحدهما قربة مقصودة ، والآخر كفارة ، وفي مسألتنا هما سواء ، فصار كالمدبر إذا جنى لزم مولاه الأقل من الأرش ومن القيمة من غير تخيير ، بخلاف العبد \_ لما قلنا \_ ] .

قوله: { وأما النوع الرابع } والتفاوت بين النّوع الرّابع والنّوع التّالث أنّ الإصر والأغلال لم يُشرع في حقّنا أصلا ، لاسبباً ولا حكماً ، وأمّا تعيين المبيع مشروع (١) في الجملة في غير صورة السّلَم ، فمن حيث إنّه سقط أصلاً في هذا النّوع \_ وهو السّلم \_ كان مجازاً ، ومن حيث إنّه بقِي مشروعاً في غير هذه الصّورة ، كان شبيها بحقيقة الرّخصة ، وهو أنّ الترخص باعتبار عذر للعباد ، فكان معنى الرّخصة فيه حقيقةً من وجه دون وجه (١) .

<sup>(</sup>١) الأولى أنْ يقول : فمشروعٌ .

<sup>(</sup>٢) ومن نظائره أيضاً ما مثّل له الشّافعية بالإجارةِ والحوالةِ والعَرَايا .

ومما يجدرُ ذكره في هذا المقام أنّ العلماء ورحمهم الله والمحتلفوا في تقسيم الرّخص ، واختلفوا المختلافاً كثيراً في التمثيل لكلّ قسم ، فبينما قسّمها الحنفية أربعة أقسام نجسدُ الزركشي ورحمه الله ونقسلً عن العلماء أنهم قسّموها أنواعاً ثلاثة ، واحبة ، ومندوبة ، ومباحة ، ثمّ استدركَ عليهم قسماً آخر فقال : { وأهملَ الأصوليون رابعاً وهو خلافُ الأولى } ، واعترضَ بعضهم على بعض ما أورده الحنفية من أمثلة لكلّ نوع ، وتمثيلُ أولئك أيضاً لا يخلو من ملاحظات ومناقشات ، لذلك يستطيعُ الباحث أن يوجّه هذه الاختلافات بأنّ مبناها حسب التقسيم ، والتقسيم يختلف باختلاف المعنى المنظور إليه عند التقسيم ، فمن نظر إلى الحكم قسّم الرّخصة إلى أنواع ، ومن نظر إلى سبب الحكم قسّمها إلى أنواع أخر ، ومن نظر إليهما معاً إختلف تقسيمه عن أولئك ، ومن نظر إلى المعنى اللّغوي للرّخصة وهو السّهولةُ واليُسر و ، أو نظر إلى أحوال المشروعات قسّمها أقساماً تختلف عن أقسام من سبق ، لذلك لا غرو أن يوصل الإمام الزركشي أنواع الرّخص إلى أربعة عشر نوعاً ، ولعل هذا هو ما حدًا بالإمام القرافي و رحمه الله و أنْ يقول : { الذي تقرّر عليه حالي في "شرح المحصول" وههنا أنّي عاجزٌ عن ضبط الرّخصة بحدٌ حامع مانع }

فالحاصل ، أنّ أولويّة استحقاق اسمِ الرّخصة فيما كان سببُ الحرمةِ وحكمُه ـ وهو الحرمةُ \_ قائمين معاً ، ثمّ كلّما بَدَا الوَهَنُ في واحدٍ منهما(١) أو فيهما يبدُو الوَهَنُ بحسبِ ذلك أيضاً في إطلاق اسم الرّخصة بطريقِ الحقيقة ويُعلم هذا عند التأمّل في أنواعِ الرّخص .

فإنْ قلت: القياسُ يقتضي أن ينقلبَ الأمرُ وينعكسَ الاسمُ ، وذلك لأنّ الرّخصةَ تُنبئ عن اليُسرِ والسّهولةِ ، مأخوذةٌ من رخُصَ السّعر ، إذا تيسرتِ الإصابةُ لكثرةِ الأعيان \_ على ما ذكرت \_ ، فينبغي على هذا أينما كانت السّهولةُ واليُسرُ أكثرْ ، كان هو باستحقاق اسمِ الرّخصةِ بطريق كانت السّهولةُ واليُسرُ أكثرْ ، كان هو باستحقاق اسمِ الرّخصةِ بطريق الشّمولِ والإحاطة ، كلّما كان الشّمولُ فيه أكمل ، فهو في استحقاق اسْمِ الشّمولُ والإحاطة ، كلّما كان الشّمولُ فيه أكمل ، فهو في استحقاق اسْمِ العامِّ أوْلى وأفضل ، حتى إنّه لو كان فردٌ من الأفرادِ منه مخصوصاً لم يبقَ عاماً مطلقاً على الكمال ، ولهذا تغير حكمُه من القطْع إلى الاحتمال ! وكذلك الأمرُ الذي يوجبَ النّدبَ سمّوه حقيقةً قاصرةً في إطلاق اسمِ الأمر ؛ لقصُوره عمّا هو حقيقتُه \_ وهو الوجوب \_ ! ثمّ لاشك أنّ فيما كان سببُ الحُرمةِ عمّا هو حقيقتُه \_ وهو الوجوب \_ ! ثمّ لاشك أنّ فيما كان سببُ الحُرمةِ

<sup>= =</sup> أنظر أقوال العلماء في الرّخص وتقسيماتهم وأحكامهم فيها في :

التقويم ( ٣٩ ـ ب ) ، أصول البزدوي ، ٢١/٢ ، أصول السرخسي ، ٢١/١-١٢١ ، الغُنية ، ص ٣٦-٢٠ ، الميزان، ص ٥٥-٦١ ، كشف الأسرار ، للنسفي، ٢١/٢١-٤٦ ، التوضيح، لصدر الشريعة ١٢٧١ ـ ١٢٩ ، الميزاني ، ١٨٩-٩٩ ، الروضة ، ١٢٧١ ـ ١٢٧١ ، فتح الغفّار ، لابن نجيم ، ١٨٦-١١ ، المستصفى ، للغزالي ، ١٨٩-٩٩ ، الروضة ، للطوفي ، لابن قدامة ، ص ٥٨-٩٥ ، الإحكام ، للآمدي ، ١١/١ - ١٠٢ ، شرح مختصر الروضة ، للطوفي ، ١١/١ عدامة ، ص ٥٩-٩٥ ، للأصفهاني ، ١٨٢٨ ـ ٨٤ ، شرح تنقيح الفصول ، للقرافي ، ص ٥٨-٨١ ، شمح الجوامع ، لابن السبكي ، ١٨٢١ ، البحر المحيط ، للزركشي ، ١٨٢١ . ٣٣٠ ـ ٣٣٠ ، شرح الكوكب المنير ، ١٨٤١ - ٤٨ .

<sup>(</sup>١) في (ج): في كلّ واحدٍ منهما .

وحكمُه \_ الحرمةُ \_ قائمين كان يُسرُ الإباحةِ والسّهولةِ أقل ، لأنّ الإباحة مع الحُرمةِ لا يجتمعان ، حتى جازَ له أنْ يصبرَ حتى يُقتل ، بلْ هو الأوْلى له ، فلو كانت الإباحةُ عامةً بدون قيام الحرمةِ لما جازَ له أنْ يصـــبرَ ــ كما في النوع الرابع ــ في شربِ الخمر ، ثمّ في النّوع الثّالث ثبتت السّـهولةُ واليُسر وارتفعَ الضيقُ أصلاً في حقّ هذه الأمّة سبباً وحكماً ، فكان من حقّه أن يُسمّى هـو بأحقِّ نُوعي الحقيقةِ في الرّحصة ؛ لزيادةِ اليُسر والسّهولةِ فيه ، وهذا ظاهر ! قلت : نعم [٥٨/د] كذلك ، أنْ لو اعتُبر اليسرُ والسّهولةُ ههنا بحسبِ نفْس(١) الرّخصة ، فلم(٢) يُعتبرا من ذلك ( الطريق )(٣) ، بـل اعتُـبرت قـوّةُ الرّخصةِ بحسبِ قوّة العزيمة ؛ لأنّها ضدّها ، والمساواةُ في القوّةِ لازمـةُ في بـاب المضادّة ، وإلاّ لغلبَ أحدُهما على الآخَـر فـلا يبقـي التّنـافي ، فكـانت أحقيّـةُ الرَّخصةِ تستدعى أتميّة العزيمة ، لأنّ في الرّخصةِ معنى الانتقال ، لأنّ الرّخصة هي ما تغيّرَ من عسر إلى يسر بواسطةِ عذر المكلّف ، فمهما كانت الصعوبـةُ في العزيمةِ أتمّ ، كان معنى الرّخصة \_ وهو السّهولةُ واليُسرُ \_ في الانتقال عنها أتم ؛ وهذا لأنّ ثبوتَ الحكم عند شدّةِ الصّارفِ عن ثبوتِه دليلُ قوّةٍ دليل ذلك الحكم ، إذْ لو لم يكن دليلُ ذلك الحكم قوياً لما ثبتَ عند قوة المانع إيّاهُ عن الثَّبوت ، وهذا ظاهرٌ في الحسيّات والشّرعيات ، حتى إنّ رجلين قويّين قاما بين يدي البابِ يمنعان الدّاخلين في الدّار ، وجاء رجلٌ للدّخول وهما يمنعانه

فتقابلوا ، فدخلَ الرَّجُل ، فبثبوتِ قوّة المانعين تثبت قوّة الدّاخل ، إذْ لو لم يكن

<sup>(</sup>١) في ( ج ): نقض الرّحصة .

<sup>(</sup>٢) الأوْلَى أَنْ يقول : ولم .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ب ) .

أقوى منهما لما غلبَهما ، فكذا هنا تُعلم قوّة الرّخصة بالتّبوتِ ، [و] تظهر (١) عند شدّةِ الصّارفِ عن الإباحةِ [٧٠١/أ] والتّرخص ، وقيامُ السّببِ والحكمِ معاً كما في النّوعِ الأوّلِ دليلُ قوّةِ العزيمة ، ثمّ مع ذلك ثبوتُ رخصة الإقدام كان دليلُ قوّة الرّخصة ، فلذلك كانت تلك الرّخصة أحق باستحقاق اسمِ الرّخصة على الحقيقة .

فلما كان سببُ الحرمةِ قائماً مع تراخي حُكمِه في النّوعِ الثاني ظهر شئ من الوَهَنِ [ • ١٣ / ب] بمقابلته في الرّخصة ، فانحطّت لذلك من درجةِ الأحقية إلى نفسِ الحقيقة ؛ لأنّ في العزيمةِ السّببُ قائمٌ في حقّ الكلّ ، و لم يسقط الحكمُ أصلاً ، بلْ تراخى ، فلذلك بقيت الحقيقة في الرّخصة ، ولما انعدم الحكمُ والسّببُ أصلاً في حقّ هذه الأمّة أجمع في النّوعِ الثّالث لم يبثق اسمُ الرّخصة حقيقة ، ولا مجازاً يقرُبُ من الحقيقة ، بلْ بقيت شبهة نفس السّهولةِ فكان اسمُ الرّخصةِ فيه بأتمٌ نوعي الجاز ، وذكر وجه النّوعِ الرّابع فيما تقدّم من اشتراط تعيين المبيع وعدم اشتراطه .

قوله : { كالعينية المشروطة في البيع } (٢) الأصلُ في البيع أنْ يُلاقى البيع عيناً ، لقوله عَلَيْنَا : ﴿ لا تبعْ ما ليسَ عندك ﴾ (٣) ، ورُوي عنه عَلَيْنَا أَنَّه

<sup>(</sup>١) "الواو" زيادةٌ من عندي أثبتها ليستقيم النصّ.

<sup>(</sup>٢) هذا مثالٌ للنوع الرابع من أنواع الرّخص ، وهو صحّةُ بيع المعدوم في السَّلَم .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جدّه ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُ ﴿ نَهَى عَن بِيعٍ وَسَلْفَ ﴾ ص ( ٦٦٩ ) من هذا الكتاب .

﴿ نَهَى عن بيعِ الكالئِ بالكالئِ اللهِ عن بيعِ الكالئِ بالكالئِ اللهِ اللهِ مقطَ هذا في السَّلَم \_ مع أنّه نوعُ بيعٍ \_ تيسيراً على المحتاجين ، حتى يتوصّلُوا إلى مقصودهم من الأثمانِ قبلَ إدراكِ غلَّتهم ، ويتوصّلُ ربُّ السَّلَم إلى مقصوده من الرِّبح .

قوله: { للاستثناء } أرادَ به قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَا اضْطُرِرتُمْ إِلَيْه ﴾ (٢) وحكمُ وهو مستثنىً منْ قوله تعالى: ﴿ وقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّاحَرَّمَ عَلَيْكُم ﴾ (٢) وحكمُ المستثنى يُضادِّ حكمَ المستثنى منه ، فيقتضي ثبوت ضدّ التّحريم وهو الحِلّ وتفصيلُ التّحريم في آيةٍ أخرى وهي قوله تعالى ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الميْتَةُ والدّمُ ولحْمُ الحِنْزِيرِ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) رُوي من حديث ابن عمر ورافع بن حديج ـ رضي الله عنهما ـ .

أمّا حديث ابن عمر فقد أخرجه ابن أبي شبية قال: حدّثنا ابن أبي زائدة عن موسى بن عبيدة عن عبدا لله بن دينار عن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال : ﴿ نَهَى رسول الله عَلَيْ انْ يُباع كالي على عبدا لله بن دينا بدين . المصنف ، كتاب البيوع والأقضية ، باب من كره أحلاً بأحل ، ١٩٨٨ه (٢١٦٩) (٢١٦٩) ، وأخرجه عبدالرزاق في "مصنفه" ، كتاب البيوع ، باب أحل بأحل ، ١٩٠٨ (١٤٤٤) والبسزار ، أنظر كشف الأستار ، ٢٩٠٩ (١٢٨٥) ، وابن عبدي في "الكامل" ، ٢٣٥٥ (٢٣٥٨) وأعلّه بموسى بن عبيدة ، والدّارقط في في "سننه" في كتاب البيوع ٢١٧٠ ، ولم يقل موسى ابن عبيدة ، وإنما قال : موسى بن عبيدة ، ويمثله قال الحاكم في "مستدركه" في كتاب البيوع ، ٢٧٥ وقال : { إنما هو موسى وقال : { صحيح على شرط مسلم } ولكنّ البيهقي - رحمه الله - تعقّبهما وقسال : { إنما هو موسى ابن عبيدة الرّبذي } ، أنظر السنن الكبرى ، ٤٠٤ ، وكذا ذكر ابن حجر في "تلخيص الحبير" ، ابن عبيدة الرّبذي } ، أنظر السنن الكبرى ، ٤٠٤ ، وكذا ذكر ابن حجر في "تلخيص الحبير" ، وذكر النووي هذا الحديث في "المجموع" وضعفه بموسى بن عبيدة ، ١٩٠٩ ، ونقل المناوي في "فيض القدير" عن الإمام أحمد : { ليس في هذا حديث يصح ، لكنّ الإجماع على أنه لايجوز بيع دين بدين ، وقال الشافعي : أهل الحديث يوهنون هذا الحديث كم ، فيض القدير ، ٢٠٠٦ .

وأمّا حديث رافع بن حديج رضي فقد أخرجه الطبراني في "الكبير" ، ٣١٧/٤ (٤٣٧٥) .

<sup>(</sup>٢) الآية ( ١١٩ ) من سورة الأنعام

<sup>(</sup>٣) الآية (٣) من سورة المائدة

فإنْ قيل : اللهُ تعالى كما استثنى في الميتة والخمْر ، إستثنى في إحراءِ كلمة الكُفرِ أيضاً ، وذلك قوله تعالى :﴿ مَنْ كَفَرَ بِا للهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إلاّ مَنْ أَكُرِهَ وقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌّ بالإيمَانِ ﴿ (١) فينبغي أَنْ يكون مباحاً أيضاً كما أبيحا هما.

قلنسا: في الآية تقديمٌ وتأخيرٌ تقديرُه: منْ كفرَ بالله من بعد إيمانه وشرحَ بالكفرِ صدْراً فعليهم غضبٌ من الله ولهم عذابٌ عظيم، إلاّ منْ أكرِه وقلبُه مطمئنٌ بالإيمان، فإنّ الله تعالى (ما)(٢) أبَاحَ إجراءَ كلمة الكُفرِ على لسّانِهم حَالَ الإكراهِ، وإنما وضعَ عنهم العذابَ والغضب، وليس من ضرورةِ عدم نفي الغضب وهو حكمُ الحرمة – عدمُ الحرمة ؛ لأنّه ليس من ضرورةِ عدم الحكم عدمُ العلّة ،كما في شهودِ الشّهرِ في حقّ المسافرِ والمريض، فإنّ السّبب موجودٌ والحكم متأخرٌ، فجاز أنْ يكون الغضبُ منفياً مع قيامِ العلّة الموجبةِ للغضب وهو الحرمة –، فلم تثبت إباحةُ إجراءِ كلمةِ الكُفرِ لذلك، كذا فركرَ السّبوالُ والجسوابُ في "مبسوطِ" الشّيخ الإمام المعروف بأبي بكر خواهر زادة ـ رحمه الله ـ (٣).

وقيل: قوله تعالى: ﴿ إِلاّ مِنْ أُكْرِهَ ﴾ استثناءٌ مِن الغضَبِ لا مِن الكُفرِ فينتفي الغضبُ عند الإكراهِ ، ولا يدلّ انتفاءُ الغضبِ على ثبوتِ الحِلِّ \_ على ما ذكرنا \_ .

<sup>(</sup>١) الآية (١٠٦) من سورة النّحل

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( د ) .

<sup>(</sup>٣) أبو بكر محمّد بن الحسين حواهرزادة ـ رحمه الله ـ سبقت ترجمته ص ( ٤٨ ) من هذا الكتــاب ، وكتاب "المبسوط" له سبق التعريف به في القسم الدّراسي ص ( ١٢١ ) .

ولكن انظر في معناه : المبسوط ، للسرخسي ٤٤-٤٣/٢٤ ، كشف الأسرار شــرح المنــار ، للنسفي ، ٤٧١/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٣٢٣/٢ .

قوله: { وكذلك الرّجل } إلى آخره(١)، يعني أنّ غُسْل الرِّجل ساقطٌ مادام متخفِّفاً ٢٠) في المدّة ؛ لسقوطِ وجُوبِه ، لأنّ الخُفَّ يمنعُ سِرايةَ الحديثِ إلى القدَمِ حُكماً ، ولا وحوبُ غُسْلِ بلا حدث ، كما سقطت الأغلالُ التي كانت على من قبْلِنا حُكماً بوضع الله تعالى عنا ، لا على معنى أنّ الواجب من غُسلِ الرِّجلِ يتأدّى بالمسْح [٩٦-ج] ولهذا يُشترطُ أنْ يكون اللبسُ على طهارةٍ في الرِّجلين ، وأنْ يكون أوّل الحدث (٢) بعد اللبسِ طارئاً على طهارةٍ كاملة ، فلو كان الغُسْلُ يتأدّى بالمسْح لما اختلف الحكمُ في أنْ يكون اللبسُ على على الطهارة أو عدمِ الطهارة ، كما في مسْح الجبيرة ، فعُلم أنّ الخُفَّ مانعٌ ، فعرفنا أنّ معنى التيسير أخرجَ السببَ الموجبَ للحدَثِ من أنْ يكون عاملاً في فعرفنا أنّ معنى التيسير أخرجَ السببَ الموجبَ للحدَثِ من أنْ يكون عاملاً في خير الرِّحلِ مادامَ مستراً بالحُفّ ، مع بقاءٍ أصلَ السببِ في الجملة ـ وهي في حالة غير التّخفّف ـ فصار كالسّلَم في حقّ اشتراطِ العينيّة في غير حالةِ السّلَمِ من البياعات (١٠) .

<sup>(</sup>١) هذا مثالٌ آخرَ للنوع الرّابع وهو : المسْحُ على الخفَّين .

<sup>(</sup>٢) أي لابساً الخُفّ.

<sup>(</sup>٣) لو قال : أوّلَ حَدَثٍ ، لكان أوْلى ؛ لأنّ الشّـرط في المسْح على الخُفّ أن يكون اللّبسُ على طهارةٍ كاملة ، والمدّة تُحتسبُ من أوّلٍ حَدَثٍ ، وهناك فرقٌ بين أوّلٍ حدَثٍ ، وبين أوّلِ الحدَث .

<sup>(</sup> ٤ ) أنظر : التقويم ( ٣٩ ـ ب ) ، المبسوط ، للسرخسي ، ١/٩٩-٩٩ .

قوله: { انقصر الصلاة ونحن آمنون } (١) ، إنما تعرّض لهذا لدفْع (١) شُبهةٍ تَرِدُ عليه ، على حسبِ اختلافِ الأقوالِ في قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُ مُ شُبهةٍ تَرِدُ عليه ، على حسبِ اختلافِ الأقوالِ في قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُ مُ فَي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تقْصُرُوا مِنَ الصَّلاةِ إِنْ خِفْتُ مَ أَنْ يَفْتِنِكُمُ اللّه تعالى جوازَ قصْرِ الصّلاةِ بالخوف على اللّذينَ كَفَرُوا ﴿ (٢) ، فقد علّقَ الله تعالى جوازَ قصْرِ الصّلاةِ بالخوف على قوْلِ مِنْ قال : إنّ المرادَ من القصْرِ القصْرُ من حيثُ الرّكعات ، والمعلّق بالشّرطِ عدَمٌ (قبلَ ) (١) وجودِ الشّرط ، فسألَ عن هذا لتزولَ الشّبهة .

قوله : { فاقبلوا صدقته } أي اعتقِدُوه واعملُوا به ، وإنما فسَّرَ القَبــُولَ بهذا ؛ لأنّ قصْرَ الصّلاةِ مُماد ، لا يحتملُ التمليك ، فكان إسقاطاً محضاً ، ولا

<sup>(</sup>١) هذا مثالٌ ثالثُ للنّوع الرّابع من أنـواع الرّحص، وهـو القصّرُ في السّفر، فالحنفيـــةُ عندهـم القصرُ رُخصةً بطريق الجاز؛ لأنّ المشـــروعَ في حقّ المسافر إنما هو القصّر، فكانت الرّخصةُ ههنا رُخصة إسقاطٍ لا رخصة تخفيف، يقـول المرغيناني : { وفـرْضُ المسافرِ في الرّباعيّةِ ركعتـان لا يزيـدُ عليهما }

أمّا الشّـافعيةُ فهي رخصةً حقيقيةٌ عندهم من شاءَ أتمّ ومنْ شاءَ قصَر ، قال الشافعي ـ رحمه الله ـ في قوله تعالى : ﴿ فليسَ عليكم جُنَاحٌ أَنْ تقصُروا من الصّلاة ﴾: { فكان بيّناً في كتابِ الله تعالى أنّ قصْرَ الصّلاةِ في الطّربِ في الأرضِ والخوفِ تخفيفٌ من الله عزّوجلٌ عن خلقه ، لا أنّ فرضاً عليهم أنْ يقصُروا } .

أنظر: مختصر الطّحاوي ، ص ٣٣ ، الكتاب ، للقدوري، ١٠٦/١ ،التقويم ( ٣٩ ـ ب ) ( ٤٠ ـ أ ) أنظر: مختصر الطّحاوي ، ص ٣٣ ، الكتاب ، للأسمندي ، ص ٤٣٣ ، الهداية ، للمرغيناني ، ١٠١/١ أصول السرحسي ، ١٠٢/١ ، مختلف الرّواية ، للأسمندي ، ص ٤٣٣ ، الهداية ، للمسافعي ، تحفة الفقهاء ، للسمرقندي ، ٢٥٤/١ ، الأم ، للشافعي ، المحتائع ، للكاساني ، ٢٨٣/١ ، الأم ، للشافعي ، ١٠١/١ .

<sup>(</sup>٢) في (ج): لهذا الدَّفع.

<sup>(</sup>٣) الآية ( ١٠١ ) من سورة النّساء .

 <sup>(</sup>١) ساقطة من (١)

<sup>(°)</sup> في (ج): فيما .

يتوقّفُ إلى القَبُول ، كما في التصدّقِ بالعفوِ عن القِصاصِ غيرُ متوقّف إلى القَبُول‹١٠) .

فإنْ قلت : سمَّى هذه الرَّحْصةَ [٣١/ب] صدقةً ، وللمتصدَّق عليه خيارٌ في قبولِ الصَّدقة ، فينبغي أن تتعلَّق رُخصةُ القصْرِ بالقبول ، كما في الصَّدقة !

قلت: لا وحه إلى ذلك ؛ لأنه حينئذ [٨٠١/أ] يكون نصب شريعة مفوَّضاً إلى رأي العبد، كأنه تعالى قال: اقصروا إنْ شئتم، وهذا لانظير له، ولأن أوامر الله نافذة بنفسها لايصح تعليقها برأي العبيد، لأنها لو عُلِقت برأيهم لم يكنْ شرْعاً في الحال ، كالإعتاق المعلق بالمشيئة ، فإذا شاء العبد يكون الحكم مضافاً إلى مشيئة العبد، ، لأنّ العبد له اختيار، فصار كتعليق المريض للطّلاق بمشيئة المرأة .

وتحقيــــقُ هذا ، ما ذكر في "التقويم" وهو ما قال : { إِنَّ الرَّحْصَةُ فِي قَصْرِ ذُواتِ الأربعِ لا فِي شَيِّ آخَر ، وقد ثبتَ بقو لِ النبيِّ عِلَيَّا اللهُ إِنَّهَا صَدَقَةً تصدّقَ الله بها عليكم فاقْبلُوا صدقته ﴾ (٢) والصّدقةُ بالواجِبِ في الذمّةِ إسقاطُ

<sup>(</sup>١) أنظر: كشف الأسرار شرح المنار، للنسفي، ٢٦٨/١.

<sup>(</sup>۲) أخوجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين ، باب صلاة المسافرين وقصرها ، ۲/۷(۲۸۲) ، وأبو داود في كتاب الصلاة ، باب صلاة المسافر ، ۲/۷(۱۹۹۱) ، والترهذي في كتاب تفسير القرآن باب تفسير سورة النساء ، ٥/٢٢ (٣٠٣٤) ، وقال : { حديث حسن صحيح } وابن هاجة في كتاب تقصير كتاب إقامة الصّلاة ، باب تقصير الصّلاة في السّفر ۱/٣٣٩(١٠٥) ، والنسائي في كتاب تقصير الصّلاة في السّفر ، ۱/۳۳۹(۱۱۰) ، وابن حبّسان ، أنظر "الإحسان في ترتيب صحيح الصّلاة في السّفر ، ۱/۲۲۱ (۱۲۳۷) ، وأبو يعلى في "مسنده"مسند عمر بن الخطاب صفيله ، ابن حبان" ، ٤/٠٨١ (۲۷۲۸ ، ۲۷۲۹) ، وأبو يعلى في "مسنده"مسند عمر بن الخطاب صفيله ، وإن كان المسافر آمناً ، ۱۳۲۳ الصّلاة ، باب رخصة القصر في كلّ سفر لا يكون معصية وإنْ كان المسافر آمناً ، ۱۳۲٪ .

كصدقة الدّينِ على الغريم وهِبَةِ الدّينِ له ، فيت مُّ بغيرِ قبُول ، وكذلك سائرُ الإسقاطاتِ كالطّلاقِ يتمُّ بغيرِ قبُول ، إلاّ أنّ ما فيه تملّك (مالٍ)(١) من وجهٍ كما في الدّينِ فإنّه يقبلُ الارتداد بالردِّ ، وما ليس فيه تمليكُ مالٍ لم يقبلُ ، كابطالِ حقِّ الشّفعةِ والطّلاق ، وما نحن فيه ليس بمالٍ ، ولأنّا لم نحد في أصولِ الشّرْعِ سببُ شريعةٍ شرَعَه الله تعالى وعلّق بنا تمامَ ذلك السّببِ لما شرع ، ولكنّ المسسروع ضربان :

عللُ للأحكامِ مفوَّضةٌ مباشرةُ العِللِ إلينا ، كما شُرع الشّراءُ علّةً للملكِ ، ومباشرتُه إلينا ، والسّفرُ سبباً للوجوبِ ومباشرتُه إلينا ، والسّفرُ سبباً للرّخصِ ومباشرتُه إلينا ) (٢) فكان المشروعُ علّةً ، وتمّت العلّةُ علّةً بشرْعِ للرّخصِ ومباشرتُه إلينا ) (٢) فكان المشروعُ علّةً ، وتمّت العلّةُ علّةً بشرْعِ الله لا بنا ، إنما يكون بنا أداؤها .

والضّربُ الثاني: يكون أحكاماً تتمّ بالشّرعِ وإلينا إقامتُها، كوجوبِ الصّلاة والمشربُ الثاني: يكون أحكاماً تتمّ بالشّر ولنا الخيارُ في تحصيلِ السّفر، ثمّ حكمُه وهو القصر فعلينا العمل به، فأمّا أنْ يكون لنا شركةً في نصْبِ الشّرع بمشيئتنا بعد تحقُّق السّببِ فهذا لا نظيرَ له، لأنّه حينئذٍ يخرجُ عن حدّ الابتلاء بالتعليق بمشيئتنا } (٣).

قوله : { بما لايحتمل التمليك } إحترازٌ عن الدَّينِ فإنّه يرتدُّ بالردِّ ؛ لأنّ فيه جهةُ التّمليك ، وإنْ كان فيه جهةُ الإسقاط أيضاً(؛) .

 <sup>(</sup>١) ساقطة من (أ) و (ب) و (د)، وفي النسخة (ب) هناك زيادة كلمة (دون) بعد قوله :
 من وجه .

<sup>(</sup>٢) ما بين القوسين ( ) هكذا ساقطٌ من (أ) .

<sup>( )</sup> التقويم ، لأبي زيد الدبوسي (  $\cdot$  ؛ -  $\cdot$   $\cdot$  ) (  $\cdot$  ؛ - أ ) .

<sup>( ؛ )</sup> في ( ج ) : وإنْ كان فيه جهةُ الإسقاطِ مع معنى التمليكِ أيضاً . والزّيادة فيه للتوضيح .

وكذلك قوله: { محض } إحترازٌ عن التّصدّق بالدّين ؛ لأنّ فيه معنى الإسقاطِ مع معنى التّمليك ، فلم يكن إسقاطاً محضاً ، بخلاف الطّلاق والعتاق فإنّه ليس فيهما شائبة التمليك ، فلذلك لم يرتدّا بالردِّ ، ولم يتوقّفا على القُبُول حتى إذا قال الزوج لامرأته: تصدّقتُ ملْكَ بضعكِ لكِ ، يكون طلاقاً ، ولا يتوقّف على قبولها ، وهذه الصّدقة من قبيل ذلك ؛ لأنه لايدخل تحت المِلْك (١)

قلنا: ليس كذلك؛ لأنّ التّواب في أداء ما عليه لا في عدد الرّكعات، فإنّ جُمُعة الحُرِّ في التّواب لاتكون دون ظُهْرِ العبد، وفَحْرَ المقيم في التّواب لا يكون دون ظُهْرِه، على أنّ الاختيار وهو حكم الدّنيا لا يصلُحُ بناؤه على حكم الآخرة وهو التّواب لا عُرف أنّ منْ صلّى على الرّياء والسُّمعة عند استجماع الشرائط الظّاهرة يُفتى بالجواز وهو حكمُ الدّنيا ، ولو توضّا استجماع الشرائط الظّاهرة يُفتى بالجواز وهو حكمُ الدّنيا ، ولو توضّا على بذلك (كان ) (٢) له تُوابُ الآخرة ويُفتى بالفساد (٢) .

قوله : { و لأنّ الاختيار بين القصر و الإكمال من غير أن يتضمن رفقا ، لا يليق بالعبودية } أي من غير أنْ يتضمَّنَ رِفْقاً في كلِّ واحدٍ من القصْرِ

<sup>(</sup>١) أنظر : أصول السرخسي ، ١٢٢/١ ، الفوائد ، لحميد الدين الضرير ( ١٣٥ ــ ب ) ، كشف الأسرار شرح المنار ، للنسفي ، ٤٦٨/١ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٣٢٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٣) أنظر : التقويم (٢١ ـ أ) ، الفوائد ، لحميد الدِّين الضّرير (١٣٥ ـ ب) ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٣٢٦-٣٢٥ .

والإكمال ، يعني إذا تعيَّن الرَّفقُ في أحدهما ومع ذلك خُيِّرَ بينهما لا يليقُ بالعبوديّة .

فإنْ قلت : يُشكلُ على هذا ما قال في باب الأذان: { ولو فاتته صلواتً أذّن للأُولى وأقام ، وكان مخيَّراً في الثّانية إنْ شاءَ أذّن وأقام ، وإنْ شاءَ اقتصرَ على الإقامة } (١) خُيِّر بينهما مع أنّ الرّفقَ متعيِّنٌ في الاقتصار على الإقامة !

قلت : (الكلامُ في ) (٢) الاحتيارِ بين الشّيئين (الواحبين) (٣) اللّذيْن يجبُ واحدٌ [٩٧/ج] منهما باحتيارِه إيّاه ، لا في التطوّعِ والسُّننِ الزّوائد ، والأذانُ والإقامةُ في حقِّ المنفردِ \_ خصوصاً في القضاءِ \_ من السُّننِ الزّوائد ، فكان كالتطوّع ، ففيه الخيال ، حتى إنّ العبدَ مختارٌ بين أنْ يصلّي صلاة الضّحى ركعتين وبين أنْ يصلّي أربعاً أو ما شاء ذلك ، كما هو مخيّرٌ الضّحى ركعتين وبين أنْ يصلّي أربعاً أو ما شاء ذلك ، كما هو مخيّرٌ الطحّري بين نفْسِ صلاةِ التطوّعِ وتر كِها ، فعُلم بهذا أنّ الكلامَ في الواحبِ لا في التطوّع .

فإنْ قلت : ما تقول في رواية "المنظومة"(؛) على قــــوُّل أبي حنيفــة ـ رحمه الله ـ في قوله :

مكاتب دبره مرولاه مات ولا مال له سواه في ثُلثي القيمةِ أو ثُلثي بدل سعى وقالا لم يجب إلا الأقل

<sup>(</sup>١) قاله القدّوري في "الكتاب" ٢٠/١ ، وتبعه برهان الدين المرغيناني في "الهداية" ٢/١ .

<sup>(</sup>٢) ساقطة من ( ب ) .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( ج ) .

<sup>(؛)</sup> المنظـــومة ، لأبي حفصٍ النسفي ، كتاب النكاح من الباب الأوّل ( وهو باب ما اختصّ به أبو حنيفة ) .

حيثُ أثبتَ الخيارَ (١) بين الواجبين ، والرّفقُ متعيّنٌ في الأقلّ ، لأنّه يجوز أنْ يكون تُلثا القيمةِ أقلَّ وتُلثا بدل الكتابة أكثر ، أو على العكس ، والرّفقُ متعيّنٌ في الأقلّ ؟ فينبغي أنْ يتعيّن هو بلا خيار ، كمذهبهما ، كما في جنايةِ المدبّرِ \_ على ما يجئ \_ !

قلت : في جنايةِ المدبَّرِ الواجبانِ شئّ واحدُّرَ) ، فيتعيّنُ الرِّفقَ في الأقلِّ ، وأمّا في الذي أوْردتَ فمختلفان ؛ فإنّ تُلثي القيمةِ تجبُ معجّلاً ، وتُلثي بدلِ الكتابةِ يحبُ مؤجّلاً ، ولكلِّ واحدٍ نوعُ فائدةٍ ، بتفاوت اختيارِ الناسِ فيه ، فعسى يختارُ الكثيرَ المؤجّلَ ؛ لتأجيله ، وعسى يختارُ القليلَ المعجّل ؛ لقلّته .

وهذه [٩٠١/أ] المسألة بناءً على مسألة تجزِّئ الإعتاق وعدمه(٢)، فعنده لما تجزَّأ بقِيَ التُّلثان عبداً، وقد تلقّاهُ جهتا حرّيةٍ ببدلين، معجّلِ بالتدبير ومؤجّلِ بالكتابة، فكان مخيَّراً بينهما، لتفاوتهما في الرِّفْق، وعندهما؛ لما عَتُقَ كلَّه بعِتْقِ بعضِهِ وجبَ عليه أحدُ المالين في الحَال، فيتعيّنُ الأقلّ(١٠)؛ لأنّ الرّفقَ فيه متعيِّن \_ كما في جنايةِ المدبَّر \_ .

<sup>(</sup>١) في (أ): الاحتيار .

<sup>(</sup>٢) وهو الأقلّ من قيمتِهِ ومن الأرش ، فالواحِبُ هو الأقلُّ من أحد هذين الشيئين ، فلا تخيير في هذه الحالة ؛ لأنّ الأصل في حنايةِ العبدِ إمّا اللّغعُ أو الفِداء ، وهنا لا يمكن اللّفع ، لأنه صارَ ممنـــوعاً من تسليمه بالتدبير ، فلم يبقَ إلاّ القيمةُ أو الأرش ، فيجبُ الأقلُّ منهما ، لأنّ الرّفق فيه متعيّن .

أنظر : المختلف بين الأصحاب ، لأبي اللّيث السّمرقندي ( ٩٢ ــ ب ) ، الهدايـة مع شروحها ، ٢/١٠ ، تبيين الحقائق ، للزيلعي ، ٢/١٠ ـ ١٥٤ ، الاختيار ، للموصلي ، ٥١/٥ .

 <sup>(</sup>٣) وسيأتي ذكرها تفصيلاً واختلاف الأئمة فيها في مبحث ( الرِّق ) من مباحث عوارض الأهلية
 ص ( ١٤٢٦ ) من هذا الكتاب .

 <sup>(</sup>١) في (أ) و (ب) : الأول .

فإنْ قلت : ما تقول على قول أبي حنيفة ـ رحمـه الله ـ فيمـا إذا كـان تُلثا بدلِ الكتابة أقلّ من تُلثي قيمته ، حيثُ لافائدةَ في التحيير ، لتعيّنِ الرّفقِ في بدلِ الكتابةِ بوجهين : بكونه أقلّ ، وبتأخّر الأداء ؟

قلت: لا نسلّم؛ بلْ فيه فائدةُ التخييرِ أظهَرُ من غيره، لأنّ الفائدةَ تتبعُ تردّد اليُسر، وفيه تردّدُ؛ لأنّ في بدلِ الكتابةِ يُســـريْنِ مع ضررٍ يربُو عليهما \_ أعني يُسرَ القلّة، ويُسرَ تأخّر المطالبة \_، مع ضررِ تأخّر الحرّية، وفي القيمةِ ضررينِ مع يُســـرٍ يفوقُهما \_ أعني ضررَ الكثرة، وضررَ تنجُّز المطالبة \_ مع يُســرٍ يفوقُهما \_ أعني ضررَ الكثرة، وضررَ تنجُّز المطالبة \_ مع يُسـر يفوقُهما والنّاسُ متفاوتون في الاختيار.

قوله: { وعند المغايرة لايتعيّن الرفق في الأقل عددا } كالعبْدِ إذا جَنَى فإنّه يُحيَّرُ مولاهُ بين الدّفْع والفِداء، وإنْ كانت قيمتُه عُشْر الدّية ؟ لأنهما يتفاوتان ،كما في الصّومِ يتحيّرُ بين صومِ ثلاثةِ أيامٍ \_ بالنّظرِ إلى جانبِ اليمين \_ ، وبين صومِ سنةٍ \_ بالنّظرِ إلى جانبِ النّذر \_ ‹ ، ) ، وهما مختلفان : اليمين \_ ، وابين صومِ سنةٍ \_ بالنّظرِ إلى جانبِ النّذر \_ ‹ ، ) ، وهما مختلفان : فالنّذرُ قُربةٌ مقصودة ؟ لأنّه واجبٌ لعينه ، واليمينُ قُربةٌ غير مقصودة ؟ لأنّه واجبٌ لعينه ، واليمينُ قُربةٌ غير مقصودة ؟ لأنّه واجبٌ لعينه ، واليمينُ قُربةٌ غير مقصودة ؟ لأنّه واجبٌ لعينه ، واليمينُ قُربةٌ غير مقصودة ؟ لأنّه واجبٌ لعينه ، واليمينُ قُربةٌ غير مقصودة ؟ لأنّه واجبٌ لعينه ، واليمينُ قُربةٌ غير مقصودة ؛ لأنّه واجبٌ لعينه ، واليمينُ قُربةٌ غير مقصودة ؛ لأنّه واجبٌ لعينه ، والله تعالى .

\_ ووفاءُ النَّذْرِ(٢) عبادةٌ محضةٌ ليست فيه شائبةُ العقوبة ، والكفَّارةُ عبادةٌ فيها معنى العقوبة والزَّجْر .

<sup>(</sup>١) أي فيمن نذرَ بصومٍ سنةٍ وهو معسر .

<sup>(</sup>٢) في (د) : المنذور .

وكان أبو حنيفة ـ رحمه الله ـ أوّلاً لم يُجزْ كفّارة اليمين فيه ، ثمّ رجع إلى التّخيير ، وقد رُوي عن عبد العزيز بن خالد الترمــذي(١) ـ رحمه الله ـ أنّه قال: خرجت حاجّاً فلما دخلت الكــوفة قرأت كتاب "النّذور والكفارات" على أبي حنيفة ـ رحمه الله ـ فلما انتهيت إلى هذه المســالة قال: قِف ، فإنّ من رأبي أنْ أرجـع ، فلما رجعت من الحجّ إذا هو قد توفّي ، فأخبرني أبو ابن أبان(١) أنّه قد رجع قبل موته بأيام(١) .

قوله: { وعلى هذا يخرج من نذر بصوم سنة أن فعل كذا ففعل وهو معسر } إلى آخِرِه ، هذا إذا كان شرطاً لا يريدُ كونه ، كما إذا نذر بصوم سنة إنْ شَرِبَ الخمر ، وهو لايريدُ شُرْبَ الخمر ، وهو لايريدُ شُرْبَ الخمر ، ويميلُ إلى أيّ الجهتين شاء ، وهو المنْع ــ وهو بظاهرهِ نذرٌ ، فيتخيّر ، ويميلُ إلى أيّ الجهتين شاء ،

<sup>(</sup>۱) هو عبد العزيز بن خالد الترمذي ، إبن القاضي الإمام خالد الــــترمذي ،كذا ذكره بهذه النسبة السّمعاني ، وحافظ الدين أبو البركات النسفي ، وقال القرشي صاحب "الجواهر": { اليزيدي } ، وتابعه صاحب "الطبقات" ، وذكر محقّق كتاب "الجواهر" أنّ في إحدى نسخ هذا الكتاب {الترمذي} وهو الصّواب ، أحدُ أصحاب الإمام أبي حنيفة ، أخذ عنه الفقه، من أقرانه نوح بن أبي مريم ، قـــال أبو حاتم : شيخ ، روى عن أبيه وعن هشام بن حسان ، وحجاج بن أرطاة ، وابن حريسج وغيرهم ، لم يذكر أحدٌ ممن ترجم له تاريخ وفاته ـ رحمه الله ـ .

أنظر ترجمته في : الجرح والتعديل ، لابن أبي حاتم ، هم  $- 0.7 \times 1.7 \times 1.0 \times 1.0 \times 1.0$  ، الأنساب ، للسمعاني 7/7 ، الجواهر المضيئة ،  $7/7 \times 1.0 \times 1.0 \times 1.0 \times 1.0$  ، الطبقات السنيّة ،  $1/7 \times 1.0 \times 1.0 \times 1.0$  ) ، تهذيب التهذيب ،  $1/7 \times 1.0 \times 1.0 \times 1.0 \times 1.0$  .

<sup>(</sup>٢) صرّح شمس الأئمة السرخسي \_ رحمه الله \_ بأنه الوليد بن أبان ، ولكن لم أقف على من ترجم له أو ذكره .

<sup>(</sup>٣) أنظر هـذه الحكاية في : المبسوط ، للسرخسي ، ١٣٦/٨ ، شرح المنتخب ، للنسفي ، ١٣٦/٨ كشف الأسرار للبخاري ، ٣٢٧/٢ .

<sup>( ؛ )</sup> في ( ب ) و ( د ) : زيادة وهي قوله : ثُمَّ شُربَ الخمرَ .

بخلافِ ما إذا كان شرطاً يُريد كونه كقوله: إنْ شَفَى الله مريضي ؛ لانعدامِ معنى اليمين فيه ، وهذا التّفصيلُ هو الصّحيح} كذا في "الهداية"(١) وغيرها(٢)

قوله: { بخلاف العبد } يحتمل أنْ يكون حرفُ التّعريفِ للعهدِ صرفًا إلى العبْدِ المذكورِ ( قبْلَ )(٣) هذا ، وهو قوله : { ولا يـلزم العبد المأذون في الجمعة } يعني أنّ الظّهْرَ والجُمُعة مختلفان فيُحيّرُ العبْدُ بينهما لذلك ، وإنْ كان أحدهما أقلّ مـن الآخر ، فلا يتعيتنُ الرّفقَ في الأقلّ ؛ لاختلافهما ، بخلافِ ما لزمَ موْلى المدبّر بجنايةِ المدبّر .

ويُحتمل أنْ يكون معناه : بخلافِ العبدِ إذا جَنَى فإنّ مـولاهُ يُحيَّرُ بـين الدَّفعِ والفداءِ ـ وهو الظّاهر ـ ؛ بدلالةِ قِرانِ ذِكْر جنايةِ المدبَّـر ، ولأنّـه ذُكر في النُّسخ المطوّلة مفسَّراً بهذا ـ واللهُ أعلم ـ .

<sup>(</sup>١) الهداية ، للمرغيناني ، ٧٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) أنظر : المبسوط ، للسّرخسي ، ١٣٦/٨-١٣٧ ، تبيين الحقائق ، للزيلعي ، ١١٠/٣ ، الاختيار للموصلي ، ٤/٧ ، كشف الأسرار ، للبخاري ، ٣٢٧/٢ ، فتح القدير ، ٩٤/٥ .

<sup>(</sup>٣) ساقطة من ( د ) ، وفي ( ج ) : صرفاً بخلافِ العبدِ قبل هذا .....

هذا آخِرُ ما علّقتُ بالأصْلِ البَدِيِّ من الأصُولِ الأسْتار ، بتوفيقِ المَلِكِ السَّار ، من فوائدَ فقهيّة ، تُرَاضُ (١) بشكائمها (٢) ريّضاتِ الأذهان (٣) ، حتى ترجع بعد جُمُحاتِ الإبَاء (١) سَلِسَات (١) العِنَان ، وأوابِد (١) شرعيّةٍ سِيقت لأبناءِ الخِسبرة ، وانتُزعت من مكامنَ أضيقَ من خُرْتِ الإبسبرة ، وانتُزعت من مكامنَ أضيقَ من خُرْتِ الإبسبرة ،

أنظر: تهذيب اللغة ، ١٠٨١/٣ ، الصّحاح ، ١٠٨١/٣ ، معجم مقاييس اللغة ، ٤٠٩/٢ ، لسان العرب ، ١٦٤/٧ ، المصباح المنير ، ص ٢٤٥ .

(٢) الشَّكَائم : جمعُ شكيمة ، وهي قوَّةُ العزيمةِ والحِدّ ، ولها معان أُحر .

أنظر: تهذيب اللغة ، ٣٤/١٠ ، الصّحاح ، ١٩٦١/٥ ، معجم مقاييس اللغة ، ٣٠٦/٣ ، لسان العرب ، ٣٢٤/١٢ .

أنظر: تهذيب اللغة ، للأزهري ، ١٦٤/٧ ، لسان العرب ، ١٦٤/٧ .

( ؛ ) الإباء : العِناد ، والجُموح : النَّفورُ والاستعصاء ، يقال : حَمَحَ الفرس إذا انفلتَ وركبَ رأسه ، فلا يثنيه شيئ .

أنظ ر: تهذيب اللّغة ، ٢٧/١ - ١٦٨ ، الصّحاح ، ٣٦٠/١ ، معجم مقاييس اللّغة ، ٢٧٦/١ ، الصّحاح ، ٣٦٠/١ ، معجم مقاييس اللّغة ، ٢٧٦/١ ، المصباح المنير ، ص ١٠٧ .

والمعنسى : أنّ هذه الأذهان المغلقة التي تنفرُ وتستعصي ، ولا تكادُ تفقه شيئاً ، بعد سماع هذه الفوائد الفقهية تُصبح سهلة الانقيادِ ، تشبيهاً لها بعِنان الفرس .

(°) في (أ): سلسلات .

(٦) الأوابِدُ من البهائم ما توحّش منها ، ولهذا يصفون الفرس الذي يُدرِكُ مثله ( قَيْدَ الأوابد ) ، والأوابِدُ من الألفاظ المتوحِّشُ الغريبُ البعيد .

أنظر: تهذيب اللغة ، ٢٠٨/١٤ ، الصّحاح ، ٤٣٩/٢ ، معجم مقاييس اللغة ، ٣٤/١ ، لسان العرب ، ٣٤/٣ - ٢ المصباح المنير ، ص ١ .

(٧) سبق تفسير هذه اللّفظة ص (٣) من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>١) من راضَ يروضُ رياضةً ، إذا ذلَّل الشيئَ ويسَّره ، وتُراضُ : تُساقُ وتَنقاد .

وقَرَشَتْها(١) لها يدٌ مَهْناةٌ لطَاعِمي الإفــــادة ، ورَبَكَتْها(٢) ربـائِكَ مُهيّـأةً لراغبي الاستفادة .

وما اتّخذتُ صِداماً للمكوثِ بها ولا انتقَشْتُكِ إلاّ للوُصرَّاتِ(٢)

فَلْنُثْنِ عِنَانَ القَلَمِ إلى القسْمِ الثّاني من الأستار [١٨٨] ، بعوْنِ الله العزيز الغفّار ، رافعينَ الحِجاب ، وكاشفينَ النّقاب ، مستعينين من الديّان ، وعليه التّكليان .

<sup>(</sup>۱) القَرْشُ هو الجَمْع ، ومنه سُمِّيت قُريش ؛ لتجمّعها إلى مكّة المكرّمة ، وقَرَشَتها : أي جمعتها . أنظـر : تهذيب اللغة ، ٣٢١/٨ ، الصّحاح ، ١٠١٦/٣ ، معجم مقاييس اللغة ، ٧٠/٥ ، المصباح المنير ، ص ٤٩٧

<sup>(</sup>٢) قال ابن فارس : { الرّاء والباءُ والكافُ كلمةٌ تدلُّ على خلطٍ واختلاط } والرّبكُ إصلاحُ الثّريدِ وخلْطُه ، والرّبائك : جمعُ ربيكة ، وهي شئٌ يُطبخ من بُرٌّ وتمرٍ ، فكأنه شبّه هذه الفوائدَ بها ، فكانت مُهيّاةً لمن رامَ الإفادَةَ منها .

أنظر: تهذيب اللغة ، ٢٢١/١٠ ، معجم مقاييس اللغة ، ٤٨٢/٢ ، لسان العرب ، ٢٢٢-٢٢١ ، فكان معنى كلامه ـ رحمه الله ـ : أنه جمع في هذا الكتاب الألفاظ الدّقيقة ، والمعاني الجزلة ، والكلمات البعيدة ، جمعها بيده ليهنأ بها من يريدُ الإفادة ، فكأنه جعلَ للإفادة معنى محسوساً ـ وهو الذّوقُ والطّعم ـ ، فلا يهنأ بها إلا من كان ذو حسٍّ مُرهَفٍ ذوّاق .

<sup>(</sup>٣) الوُصرَّات : القُبالاتُ بالدُّربة ، وقوله : ما انتقشتُكِ أي ما اخترَتُكِ ، يقال للرَّجُلِ إذا تخيَّر لنفسه شيئاً جـــــادِّ : ما انْتَقَشهُ لنفسه .

أنظر: تهذيب اللغة ، ٣٢٥/٨ ، لسان العرب ، ٣٥٩/٦ .

وهذا البيت لرجلٍ كان له فرسٌ يُدعى ( صِـدَام ) فُنُدِبَ لعملٍ وهو على هذا الفرس ، فأنشد هذا البيت .

# الفهرس الإجالي لموضوعات الجزء الثاني

| ***         | ••••••                                  | الاستدلالات الفاسدة     |
|-------------|-----------------------------------------|-------------------------|
| ٤٧٢         | •••••                                   | فصلٌ في الأمر           |
| 7           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | فصلٌ في النّهي          |
| ٧٣٩         | شرائع                                   | فصلٌ في بيان أسباب الن  |
| <b>٧</b> ٦٧ | بـة                                     | فصلٌ في العزيمة والرّخص |

|             | الاســـــــــــــــــــــــــــــــــــ                                         |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ***         | الاستدلال بمغصوم اللَّقب                                                        |
| 771         | المرادُ من العلم أو اللّقب                                                      |
| ٣٧٨         | دليلُ القائلين بمفهوم اللّقب                                                    |
| <b>٣</b> ٧٩ | أدلّة النّافين                                                                  |
| ٣٨٠         | معنى القول بمفهوم اللّقب                                                        |
| 77.1        | الردّ على دليل القائلين به                                                      |
| 77.7        | الثَّلجي من الحنفيَّة يرى جواز الاحتجاج بمفهوم العدد                            |
| ٣٨٣         | الصّحيحُ عند الحنفيّة عدم الاحتجاج بشئٍ من المفاهيم                             |
| 87.5        | العتاقُ والنَّذَرُ والعفُو عن القِصاص تشارك النَّكاح والطَّلاق واليمين في عــدم |
|             | سقوط أحكامها عمّن تلفّظ بها                                                     |
| ٣٨٦         | الفرْقُ بين المعدودات في النّصوص كعدد أيّام الحيْض وبين ما سبق                  |
| 711         | الاستدلال بمغموم الشرط والصّغة                                                  |
| 711         | المقدّمة الأولى: في بيان حكم الوصْف                                             |
| ٣٨٩         | المقدّمة الثّانية: في بيان عمل الشّرط                                           |
| ٣٩٠         | المقدّمة الثّالثة: في بيان أنّ الشّرط كيف يعمل ؟                                |
| 791         | المقدّمة الرّابعة : في بيان أنّ المحلّ هلْ هُو شرْط زمان صيرورة اللَّفظ سبباً   |
|             | للحكم أمْ لا ؟                                                                  |
| 797         | بيــــان المقدّمة الأولى                                                        |
| 797         | الخلاف في جواز نكاح الأمة الكتابيّة                                             |
|             | الخلاف بين الشَّافعية والحنفيَّة في الشُّرط في ثلاثة مواضع :                    |
| 895         | الموضع الأوّ ل: أنّ الوصْفَ مُلحقٌ بالشّرط                                      |
| 798         | الموضع الثَّاني : أنَّ الشَّرط يعملُ في الحكم دون السَّبب                       |

| ٣٩٤  | الموضع الثَّالث: أنَّ الشَّرط يوجبُ العدمَ عند العدم                        |
|------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 897  | ثمرة الخلاف في هذه المسالة                                                  |
| ٤٠١  | النَّمرة الأولى من ثمرات الخلاف : تعليقُ الطَّلاق والعِتاقِ بالمُلْك        |
| ٤٠٢  | النَّمرة النَّانية من ثمرات الخلاف : التَّكفيرُ بالمالِ قبل الحنْث          |
| ٤٠٣  | الفرْق بين الإضافة وبين التّعليق بالشّرط ( هـ )                             |
| ٤٠٤  | تعجيل المنذور الماليّ جائزٌ ، والفرْق بينه وبين المنذور البدنيّ             |
| ٤٠٧  | قياسُ الوصْف على العلَّة في عدمِ انتفاءِ الحكم عند انتفائها                 |
| ٤٠٨  | بيـــان المقدّمة الثّانية                                                   |
| ٤٠٨  | عملُ الشّرطِ إنما هو في منع السّبب عن السّبية لا منْع الحكم مقصوداً         |
| ٤٠٩  | الدّليلُ على أنّ التّعليق بالشّرط لا يوجب نفْي الحكم عند انتفائه            |
| ٤٠٩  | إشكالٌ ورَدَ على أصل الحنفيّة ، والجوابُ عنه                                |
| ٤١٠  | الشَّرطُ يوجِبُ وجود الحكم عند وجوده ، ولا يعدم الحكم عند عدمه              |
| ٤١٢  | بيـــان المقدّمة الثّالثة                                                   |
| ٤١٢  | الشّرط يمنع انعقاد السّبب عن السّببية ، بينما هو عند الشّافعية لا يمنع ولكن |
|      | يؤخّر الحكم فحسب                                                            |
| ٤٠١٢ | أدلّة الحنفيّة                                                              |
| ٤١٤  | الفرْق بين التّعليقات والإضافات                                             |
| ٤١٥  | الشَّرطُ في خيارِ الشَّرط يدخلُ على الحكم دون السَّبب على خلاف الأصل        |
| ٤١٦  | مسائلُ ترِدُ نقْضاً على هذا الأصل ، والجوابُ عنها                           |
|      | من ثمرات الخلاف في الشّرط :                                                 |
| ٤٢١  | أ ) نكاحُ الأمة لمنْ ملَكَ طوْل الحرّة                                      |
| ٤٢١  | ب) تعليقُ العتق على دخول الدّار                                             |
| ٤٢٢  | المعلّق يصحّ تنجيزُه                                                        |
|      |                                                                             |

| ٤٢٢   | صورة المسألة                                                            |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| ٤٢٣   | الردّ على الشّافعيّة في التّفرقة بين الماليّ والبدنيّ في الكفّارة       |
| ٤٢٣   | تعريفُ العبادة                                                          |
|       | عيَّهما رملذ تعللهما لممعيّد                                            |
| 270   | معنى حمل المطلق على المقيد                                              |
| ٤٢٦   | تعريف المطلق                                                            |
| ٤٢٦   | الفرق بين المطلق والنّكرة ( هـ )                                        |
| ٤٢٧   | الخلافُ في عموم المطلق                                                  |
| 279   | الفرْق بين المطلق والعامّ                                               |
| ٤٣٠   | حالات ورود المطلق على المقيّد                                           |
| 277   | المذهب عند الحنفيّة في جميع هذه الحالات                                 |
| ٤٣٧   | أدلّة القائلين بحمل المطلق على المقيّد                                  |
| ٤٣٨   | أدلّة الحنفيّة                                                          |
| ٤٤١   | الردّ على دليل القائلين بالحمْل بأنّ القيْدَ بمنزلة الشّرط              |
| ٤٤٢   | طريقة السِّغناقيّ في الجمْع بين نصوص الكفّارات في صفة التّتابع          |
| 2 2 9 | تقييدُ السّببِ بوصْفٍ في حقِّ حكمٍ لا ينافي وجودَ ذلك الحكم بسببٍ آخر ، |
|       | كالتّعليق بالشّرط                                                       |
|       | تخصيصُ العـــامِّ بالسَّبب                                              |
| ٤٥١   | العمومات الواردة في النّصوص ، وكذلك التّشريعُ المبتدأ يُحملُ على عمومه  |
| ٤٥١   | حالات ورود العامّ على سبب :                                             |
| 209   | الخلاف في حكم ما لو قال الرّجل لزوجته : كلّ امرأةٍ لي فهي طالق          |
| ٤٦٠   | بيان كيفيّة العموم الحاصل بمثْل هذه الألفاظ                             |
|       |                                                                         |
|       |                                                                         |

| وإنْ كانوا يقولون بأنّ العبرة بعموم اللّفظ إلاّ أنّ هناك مسائلَ قالوا ٢٦٢ امّ فيها يختص بسببه لعبرة بعموم اللّفظ العبرة بعموم اللّفظ العبرة بعموم اللّفظ العبرة بعموم اللّفظ العبر الله المعلى اللّفظ الله الله المعرفة المعبر الله المعلى المع | إنّ الع |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| لعِرانُ فِي اللَّفظ مِلْ يوجِبُ القِرانَ فِي الدَّعِ ؟ ٢٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| نْ خالف في هذه المسألة (هـ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | قول م   |
| بين "واو النّظم" و "واو العطف"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الفر°ق  |
| الجمل المتعاطفة إذا تعقّبها شرّط ( هـ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حکم     |
| ة الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تعريف   |
| الجملة الكاملة على النّاقصة يوجب الاشتراك فيما تتمّ به الجملة ك٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | عطف     |
| ة فحسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الناقص  |
| الجملة الكاملة على الكاملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | عطف     |
| اكُ من الشّارح على المصنّف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | إستدر   |
| التناسب في الكلام من صفات البلاغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | رعاية   |
| فصْـــــلٌ فبي الأمــر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| سبب تقديم الأمر على غيره من الأقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ذكرُ س  |
| بترط صفة العلوّ في الآمر ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | هل تىث  |
| الُ لفظ "الأمر" في الفعل هلْ هو بطريق الحقيقة أو الجحاز ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | إستعم   |
| هذه المسألة ٥٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | صورة    |
| الات لفظة " الأمر"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | إستعم   |
| بين الإرشاد والنّدب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الفر°قُ |
| بين التّقريع والتّوبيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الفر°قُ |
| "الأمر" مع شرح التّعريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تعريف   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |

| ٤٨٠   | حكم الأمر المطلق                                                              |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٨١   | تعريفُ الجمهور                                                                |
| ٤٨٠   | أدلَّة الجمهور القائلين بأنُ الأمر المطلق للإيجاب                             |
| ٤٨٣   | الأم رُ بعد العظر                                                             |
| ٤٨٥   | حلالة الأمر على التّكرار                                                      |
| ٤٨٧   | الفرْقُ بين الموجب والمحتمل                                                   |
| ٤٨٧   | الاستدلال لمذهب الجمهور القائلين بأنّ الأمر المطلق لا يـدلّ على التّكرار      |
|       | ولا يحتمله                                                                    |
| ٤٨٩   | ذكرُ سبب إيراد المثال المذكـور في "الكتـاب" وهـو قـول الرّحـل لزوجتـه :       |
|       | طلِّقي نفسك                                                                   |
| ٤٨٩   | إعتراض على إيراد هذا المثال (هـ)                                              |
| ٤٩١   | الأمر المطلق وحلالته على الغور                                                |
| ٤٩١   | بيان المراد بالمطلق عن الوقت والمقيّد به                                      |
| ٤٩٣   | النَّذَرُ المطلق والزَّكاةُ وصدقة الفطْر والعشورُ والكفَّارات وقضاءُ رمضان من |
|       | قبيل المطلق عن الوقت                                                          |
| 292   | مذاهب العلماء في دلالة الأمر المطلق عن الوقت على الفور                        |
|       | المهيد بالوهت وأنواعم                                                         |
| £9Y   | النُّوع الأول: ما جُعل الوقتُ ظرفاً للمؤدّى وشرْطاً للأداء وسبباً للوحـوب     |
|       | ( الواجب الموسّع )                                                            |
| ٤٩٨   | تعريفُ الظّرف والمعيار (هـ )                                                  |
| ٤٩٨   | أحكامُ الظّرف والمعيار                                                        |
| £ 9 9 | تعریفُ أجیر الوحد ( هـ )                                                      |
| ٤٩٩   | الأدلة على أنّ الوقتَ سببٌ للصّلاة                                            |

| ۰۰۲ | سببُ العبادات في الواجبات الموسّعة هو الجزءُ من الوقت الذي يتّصلُ بــه                 |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|
|     | الأداء                                                                                 |
| ٥٠٢ | المحظورُ الذي يترتّبُ على جعْل كلّ الوقتِ سبباً للواحبِ الوسّع                         |
| ٥٠٣ | الفرْقُ بين نفْس الوجوب ووجوب الأداء                                                   |
| ٥٠٣ | الشَّافعيَّة لايرون فرْقاً بين نفْس الوجوب ووجوب الأداء                                |
| 0.5 | ما هو الوقت الذي يجبُ أنْ يؤدّى فيه الواجب الموسّع ؟                                   |
| 0.5 | فائدة الخلاف في هذه المسألة                                                            |
| 0.0 | الردّ على الشّافعية في عدم التّفرقة بين الوجوب ووجوب الأداء                            |
| 0.7 | إذا لم يؤدِّ المكلِّف العبادةَ في أوَّل وقتها تنتقـلُ السّببية إلى الجـزء الـذي يليــه |
|     | حتى يؤدِّى أو يتضيَّق عليه الوقت ، والدَّليلُ على ذلك                                  |
| 0.4 | الفرْق بين ذلك وبين التصرّف في المشروعات                                               |
| ٥٠٨ | الأدلّة على أنّ الجزءَ الذي يلي الشّروع أوْلى لتعيّن السّببية فيه                      |
| 0.9 | فائدة الأصول الذي ذكرها الحنفيّة في هذه المسألة                                        |
| 0.9 | قوْلُ زُفر في هذه المسألة                                                              |
| 011 | إذا أدرك المكلّف جزءاً من الوقت يجبُ عليه فرْضُ ذلك الوقت                              |
| ٥١٢ | إعتبارُ الوقت الذي تعيّن للسّببية من حيث الكمالُ والنّقصان                             |
| 017 | ما وجبَ على المكلّف بصفة الكمالِ لا يجوز أداؤه بصفة النّقصان                           |
| ٥١٣ | إعتراض على هذا الأصل                                                                   |
| 012 | الفرْق بين وقت صلاة الفحْرِ وبين وقت صلاة العصْر                                       |
| 017 | إذا حرجَ الوقتُ و لم يُصلِّ أُضيف الوجوبُ إلى كلِّ الوقت                               |
| 019 | النُّوع الثَّاني: ما جُعل الوقتُ معياراً له وسبباً لوجوبه ( الواجب المضيّق )           |
| 019 | تعريف المعيار                                                                          |
| ٥٢٠ | من أحكام المعيار                                                                       |
|     |                                                                                        |

| ۲۲٥   | بيان الحكم الأول                                                               |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢٢   | إشتراط النيّة في الصّوم                                                        |
| ٥٢٤   | حكم ما لو صام المسافرُ في نهارِ رمضان عن واحبٍ آخَر غير فرْضِ الوقت            |
| 070   | حكم ما لو صام المسافرُ في نهار رمضان نفْلاً                                    |
| 070   | سببُ الخلاف في هذه المسألة                                                     |
| ۲۲٥   | حكم ما لو صامَ المريضُ في نهار رمضان نفْلاً أو واجباً آخَرغيرفرْض الوقت        |
| ٥٢٧   | الزّيادة على النصِّ بالإجماع جائزة                                             |
| 079   | الصّوم المنذور في وقتٍ بعينه من قبيل الواجبِ المضيّــق ، والفـرْق بينــه وبـين |
|       | النَّذر المطلق                                                                 |
| 071   | حكم ما لو نوى قبل اللّيلِ واجبًا آخَر غير المنذور الوقتيّ                      |
| ٥٣٦   | النُّوع الثَّالث: المؤقَّت بوقتٍ مشكل، وهو الحجّ                               |
| ٥٣٦   | بيانُ وحْه الإشكالِ فيه                                                        |
| ٥٣٧   | أحكامُ هذا النّوع من الواجبات                                                  |
| ٥٣٧   | الخلافُ في تأخير هذا الواجب                                                    |
| ٥٤.   | ثمرة الخلاف                                                                    |
| ٥٤١   | حکم مالو حجّ ونوَی النّفل ـ و لم یکن حجّ قبل ذلك ـ                             |
|       | فحلٌ في حكم الواجب بالأمر                                                      |
| 028   | أقسام الواجب من حيث الأداء والقضاء                                             |
| 0 £ £ | تعريفُ الأداء                                                                  |
| ०६٦   | تعريفُ القضاء                                                                  |
| ٥٤٨   | قد يستعملُ معنى الأداء في القضاء والقضاءُ بمعنى الأداء                         |
| ٥٤٨   | تعريفُ الدَّيْن                                                                |
| ٥٤٨   | الواجبُ إذا لم يكن له مثْلٌ عند المؤدِّي يسقطُ فلا يُقضَى                      |
|       | 1                                                                              |

| ٥٤٨ | من فاتته صلاةً من أيّام التّكبير فقضاها في غير أيّام التّكبيرِ لا يكبّر     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| ०१९ | القضاءُ على يجبعُ بأمرٍ جديد ؟                                              |
| ०११ | تفسيرُ النّص والفرْق بينه وبين السّبب                                       |
| ٥٥٣ | حجّة منْ قال بأنّ القضاءَ يجبُ بأمرٍ جديد                                   |
| 700 | حجّة الحنفيّة القائلين بأنّ القضاءَ يجبُ بالسّببِ الذي يجبُ به الأداء       |
| 007 | تعريفُ العبادة                                                              |
| 001 | الجوابُ عن دليل أصحاب القول الأوّل                                          |
| ٥٦٠ | وجْه ترجيح القول الثّاني                                                    |
| ١٢٥ | ثمرة الخلاف في هذه المسألة                                                  |
| 770 | أصْلُ الخلاف في هذه المسألة                                                 |
|     | أن وائح الأحاء                                                              |
| ०२६ | أوّلاً) الأداءُ المحض ( الكامل ) مثل الصّلاة بالجماعة                       |
| 070 | ثانياً ) الأداء القاصر ( النّاقص ) مثل صلاة المنفرد                         |
| 070 | سببُ نقصان الأداء في صلاة المنفرد                                           |
| ٥٦٦ | ثالثاً ) الأداء الذي هو في معنى القضاء ، مثل صلاة اللاّحق                   |
| ۲۲٥ | سببُ كون فعل اللاّحق أداءً يُشبه القضاء                                     |
| ۲۲٥ | القضاءُ يحكي الأداء                                                         |
| ۸۲٥ | المسبوقُ مؤدِّ وإنْ سُمِّي قاضياً باعتبار الجحاز                            |
|     | أنـــوائم القضاء                                                            |
| ٥٧٠ | أَوِّلا ) القضاءُ بمثْلِ معقول ، كقضاء الصَّلاةِ والصَّوم                   |
| ٥٧٠ | ثانياً ﴾ القضاءُ بمثلٍّ غير معقول ، كالفدية في حقِّ قضاء الصَّومِ والصَّلاة |
| ٥٧٠ | ثبوتُ القضاء بمثْل هذه الأمور بالنصّ                                        |
| ٥٧٥ | إلحاقُ الصّلاة بالصّوم في إيجابِ الفدية على العاجز عنهما                    |
|     | <del></del>                                                                 |

| ٥٧٦ | طريقُ الإلحاق في هذه المسألة هو دلالة النصِّ لا القياس       |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ٥٨١ | ثالثاً ) القضاءُ الذي هو بمعنى الأداء ، والتّنظيرُ له        |
|     | أقسامُ الأحاء في مقوق العباد                                 |
| ٥٨٥ | ١) أداء كامل                                                 |
|     | ٢) أداءٌ قاصر                                                |
|     | ٣) أداةً شبيه بالقضاء                                        |
| ٥٨٥ | التّنظيرُ للقسم الثّاني                                      |
| ٥٨٦ | التّنظيرُ للقسم الثّالث                                      |
| ٥٨٦ | تبدّل المُلْك يوجِبُ تبدّلًا في العين حكماً                  |
| ٥٨٧ | العينُ قد تكون صدقةً وقد تكون هديّةً باعتبار اختلافِ الأسباب |
|     | أقسامُ القضاء في مقوق العباد                                 |
| 09. | ١) قضاءٌ بمثْلٍ معقول                                        |
|     | ٢) قضاءٌ بمثْلٍ غير معقول                                    |
|     | ٣) قضاءٌ هو في حكم الأداء                                    |
|     | أنواغ القسم الأوّل:                                          |
| 09. | ١) قضاءٌ بمثْلٍ معقول (كامل)                                 |
|     | ٢) قضاءٌ بمثْلٍ معقول (قاصر)                                 |
| 091 | التّنظيرُ للنّوع الأوّل ( الكامل )                           |
| 091 | التّنظيرُ للنّوع الثّاني ( القاصر )                          |
| 091 | لا يُصار إلى القضاء إلاّ عند تعذّر الأداء                    |
| 091 | التّنظيرُ للقسم الثّاني ـ وهو القضاء بمثْلٍ غير معقول ـ      |
| 097 | التّنظيرُ للقسم الثالث _ وهو القضاء الذي هو في حكم الأداء _  |
|     |                                                              |

| 098 | شرط الأحاء العُحرة                                                   |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 098 | شرْطُ الوجــــوب: وجودُ السّبب والأهليّة                             |
| 098 | شرْطُ وجوب الأداء: القُدرة المتوهّمة                                 |
| ०१६ | شرْطُ وحـود الأداء: القُدرة الحقيقيّة                                |
| 090 | شرْطُ القُدرة الحقيقيّة واختلاف العلماء فيه                          |
| 097 | أنواع العُدرة                                                        |
|     | النُّوع الأوَّل : القُدرة المكُّنة ( المتوهّمة )                     |
| 097 | القُدرة الممكّنة شرْطً لوجوب الأداء                                  |
| ०१८ | تفصيلُ القول في القدرة وأنواعها                                      |
| 099 | وجود الشّع على أنواع                                                 |
| ٦٠١ | القُدرة ليست بشر طٍ في القضاء                                        |
| ٦٠١ | الفرْقُ بين النّذر واليمين من حيث مشروعيّة أصله                      |
| 7.7 | النَّذَرُ إنما يصحّ بما هو عبادةً مقصودة بخلاف اليمين                |
| ٦٠٣ | التصوّر شرْطٌ لانعقاد اليمين                                         |
| ٦٠٣ | مسألة الكوز                                                          |
| ٦٠٤ | قصّة سليمان التَّلْيَكُلُمْ وامتداد الوقت له                         |
| ٦٠٨ | إذا كان الأصل مشروعاً وتعذّر أداؤه صير إلى الخلف ـ وهو القضاء ـ      |
| 71. | النُّوع النَّاني : القُدرة الميسِّرة                                 |
| 71. | حاصل الفرْق بين ما وحب بالقدرة الممكّنة وبين ما وحب بالقدرة الميسّرة |
| ٦١٢ | أنواغ الوجبات بالقدرة الميسِّرة                                      |
| ٦١٢ | [ ۱ ] الزّكاة                                                        |
| ٦١٤ | ييانُ سبب كوْن الزَّكاة واجبةً بالقدرة الميسِّرة لا الممكِّنة        |
| 710 | بيان سبب سقوط الزّكاة عند هلاك المال                                 |
| L   |                                                                      |

| ٦١٦      | [۲] العُشر                                                                   |
|----------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٦١٧      | [ ٣ ] الخراج                                                                 |
| ۸۱۲      | [ ٤ ] كفّارة اليمين                                                          |
| 719      | الفرْق بين كفّارة اليمين وصدقة الفطْر                                        |
| 77.      | تفاوت هذه الأربعة في الأحكام الخاصّة بها                                     |
| ٦٢٠      | الدين يمنع وحوب الزكاة ولا يمنع وحوب الكفّارة                                |
| ٦٢.      | لا يعتبرُ في مالِ الكفَّارة كونه نامياً ، ولا تعتيرُ صفة الغِنَى في المكفِّر |
| ٦٢٠      | العشرُ لا يسقطُ بموْتِ منْ وجبَ عليه ، ولكن يؤمر بالإيصاء                    |
|          | أنواع الواحبات بالقدرة الممكّنة :                                            |
| ٦٢٢      | [ ١ ] الحجّ                                                                  |
| ٦٢٢      | بيان سبب كونه من الواجبات بالقدرة الممكّنة                                   |
| ٦٢٣      | [ ٢ ] صدقة الفطر                                                             |
| ٦٢٣      | إشتراطُ الغِنَى في صدقة الفطر                                                |
| 770      | عدمُ سقوط صدقة الفطر بالموْتِ أو بهلاكِ المال                                |
|          | فشل في حفة الحسن للمأمور بم                                                  |
| 777      | حُسْن المأمور به ثبت ضرورة حكمة الآمِر شرْعاً                                |
| ۸۲۸      | معرفة الحسن والقُبح هلْ هو عقليٌّ أمْ شرعيّ ؟                                |
|          | أقسامُ الحسَن                                                                |
|          | أولاً : الحسَـــن لمعنىً في عينه                                             |
| 779      | أ ) ما عُرف حُسْنه بمجرّد العقل بالنّظر في وصْفه ، كالصّلاة وشُكر المنعم     |
|          | ب ) ما عُرف حُسنه بواسطة الشّرع ، كالزّكاة والحجّ                            |
| ٦٣١      | ييان النَّوع الأوَّل ( أ )                                                   |
| ٦٣١      | الشُّبه الواردة على إيراد الصّلاة نظير هذا النّوع                            |
| <u> </u> |                                                                              |

| ٦٣٤         | الصَّلاة أجمعُ خصلةٍ من خصال الدِّين في تعظيمِ الله تعالى                     |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٣٥         | بيان النَّوع الثَّاني ( ب )                                                   |
| <b>٦</b> ٣٨ | بيان المراد بقهْر النّفس                                                      |
| <b>٦</b> ٣٨ | حكمُ هذين النَّوعين من القسم الأوَّل ـ وهو الحسَن لمعنىُّ في عينه ـ           |
|             | ثانياً : الحسَــــن لمعنىً في غيره                                            |
| ٦٣٩         | أ ) ما يحصلُ المعنى بعده بفعلِ مقصود ، كالوضوء والسّعي إلى الجمعة             |
|             | ب ) ما يحصلُ المعنى بفعلِ المأمورِ به ، كالصّلاة على الميّت والجهاد           |
| 78.         | بيان هذا النّوع                                                               |
| ٦٤١         | الاختيارُ له اعتبارٌ في الفعل حتى جعلت الواسطة واسطةً بوجوده وبعدمـه في       |
|             | العدم                                                                         |
| ٦٤١         | الفرْقُ بين مسألة حلِّ قيْد العبْد وشقِّ زقِّ الدُّهن باعتبار الاختيارِ وعدمه |
| ٦٤٢         | الميِّت لما كان مسلماً حالَ حياتِه كان هذا المعنى محسِّناً للصَّلاة عُليه     |
| ٦٤٣         | الكافِرُ لما قصد محاربة الإسلام كان هذا المعنى محسِّناً لقتاله                |
| ٦٤٣         | العاصي لَّمَا ارتكبَ ما نُهي عنه كان ذلك معنىً محسِّناً لإقامة الحدِّ عليه    |
| ٦٤٤         | الفرْقُ بين المعنى المحسِّن في النَّوعين الأخيرين من القسم الثَّاني           |
|             | فمْ لله في النَّمي                                                            |
| ٦٤٦         | تعريفُ النّهي                                                                 |
| ٦٤٦         | حكم اشتراط العلوّ في النّهي ( هـ )                                            |
| ٦٤٦         | حكم صيغة النّهي إذا تجرّدت عن القرائن ( هـ )                                  |
| 7 5,7       | ثبوت القُبح في المنهيّ عنه ضرورة حكمة النّاهي                                 |
|             | أنواع العُبع في المنصيّ عنه                                                   |
| 7 £ 9       | أُوَّلاً : مَا قَبُح لَمْعَنَى فِي عَيْنَهُ ، وينقسم إلى :                    |
|             | أ ) ما قُبُح لمعنىً في عينه وضْعاً ، كالكفر والعبث                            |
|             |                                                                               |

|       | ب ) ما قُبُح لمعنىً في عينه بواسطة الشّرع ، كصلاة المحدث وبيع الحرّ                  |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------|
|       | سبب ذكر الكفر هنا من قبيل ما قبُح لمعنىً في عينه وضْعاً ، وفي فصْل الأمـر            |
| 7 £ 9 | ذكر الصَّلاة من قبيل ما حسُن لمعنىً في عينه وضْعاً ، مع أنَّ المقابلـة تقتضي         |
|       | أنْ يذكر الإيمان هناك ، أو يذكر صلاة المحدث هنا                                      |
| 70.   | الجوابُ عن هذه الشُّبهة                                                              |
| ٦٥١   | الفرْقُ بين السَّفه والعبث                                                           |
| 707   | بيانُ القسم النَّاني من النَّوع الأوّل                                               |
| 707   | تعريف المضامين والملاقيح                                                             |
|       | ثانياً: مَا قَبُح لَمْعَنَى فِي غيره ، وينقسم إلى :                                  |
| 700   | أ ) أنْ يكون هذا المعنى غير داخلٍ في ماهيّة المنهـيّ عنـه ، بـلْ مجـاورٍ لـه ،       |
|       | كالبيع وقت النَّداء والصَّلاة في الأرْضُ المغصوبة                                    |
|       | ب ) ما اتّصل به المعنى وصْفاً ، كالبيع الفاسد وصوْم يوم النّحر                       |
| 707   | ييان أحكام هذه الأنواع ( هـ )                                                        |
| ١٥٨   | ؟ مند ريمنماا أله يوتني وساد المنهي عند ؟                                            |
| ٦٥٨   | المراد بالأفعال الحسّية                                                              |
| 709   | المراد بالأفعال الشّرعية                                                             |
| ٦٦.   | [ أوّلاً ] مقتضى النّهي عن الأفعال الحسّية                                           |
| ٦٦٣   | [ ثانياً ] مقتضى النّهي عن الأفعال الشّرعيّة                                         |
| ٦٧٣   | مذهب الشَّافعي في النَّهي ، والمقارنة بينه وبين مذهب الحنفيَّة                       |
| ٦٧٤   | أُدلَّة الشَّافعية على أنَّ النَّهي يقتضي القُبح سواءٌ ورَدَ على الأفعال الحسِّية أو |
|       | الشّرعية                                                                             |
| 770   | أدلّة الحنفيّة                                                                       |
| ٦٧٧   | دليلٌ آخر للحنفيّة : النّهي عن الشّئ يقتضي وجوده حتى يصحّ النّهي عنه                 |

| ٦٧٨   | معنى " وجود الفعل " في الشّرعيات والحسّيات                                          |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 779   | دليلٌ آخر للحنفيّة : الفعلُ إذا لم يكن ممكناً لا يصحّ النّهي عنه                    |
| ٦٨٠   | الشَّافعي جعل النَّهي بمعنى النَّسخ                                                 |
| 7.7.7 | دليلٌ آخر للحنفيّة                                                                  |
| ٦٨٤   | النَّهي عن الأفعال الشّرعية دليلُ بقاء مشروعيَّتها                                  |
| ٦٨٤   | الدَّليلُ على أنَّ النَّهي إذا ورَدَ عن الأفعال الشَّرعيَّة إقتضى القُبح في الوصُّف |
|       | لا في الأصْل                                                                        |
| ٦٨٥   | دليلٌ آخر                                                                           |
| ٦٨٦   | الفرْق بين الفاسد والباطل لغةً                                                      |
| ٨٨٢   | لا تنافي بين كوْن الفعل مشروعاً وفاسداً ، كالإحرامِ الفاسد                          |
|       | مسائل على هذا الأصل                                                                 |
| ٦٩٠   | المسألة الأولى: البيعُ بالخمر                                                       |
| 791   | بيان سبب كونه مشروع الأصلِ فاسد الوصف                                               |
| 791   | تعریف المال                                                                         |
| 791   | بيان أنّ الخمر مالٌ ، لكنه غير متقوّم                                               |
| 797   | الفرْقُ بين العقد الذي يكون الثّمن فيه مالاً غير متقوّم ، وبين ما تنعدمُ فيه        |
|       | صفة التّمنية ، وبيان حكم هذه العقود ( هـ )                                          |
| 797   | المسألة الثَّانية: بيعُ الرِّبا                                                     |
| 797   | بيان سبب كونه مشروعاً بأصله فاسداً بوصفه                                            |
| ٦٩٣   | المسألة الثالثة: البيعُ بشرْطٍ مفسدٍ للعقد                                          |
| ٦٩٣   | ييان سبب كونه مشروعاً بأصله فاسداً بوصفه                                            |
| 790   | المسألة الرّابعة : صوْم يوم النّحر                                                  |
| 797   | بيان سبب كونه مشروع الأصل من ناحية الإمساك                                          |
|       |                                                                                     |

| ٦٩٦         | بيان سبب كونه مشروع الأصل من ناحية الوقت                                       |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 797         | الدّليلُ على أنّ يوم العيد يومّ صالحٌ للصّوم                                   |
| ٦٩٧         | المعنى الذي من أجَّله حرَّم صوّم يوم العيد                                     |
| ٧٠٠         | صوم يوم النّحر لا يلتزم بالشّروع خلافاً لسائر الطّاعات                         |
| ٧٠١         | المسألة الخامسة: الصّلاة في الأوقات المنهيّ عن الصّلاة فيها                    |
| ٧٠١         | بيان سبب كونها مشروعةً في الأصل                                                |
| ٧٠٢         | سببُ وحوب الصّلاة أداءُ شكر نعم الله تعالى على رأي صاحب "الميزان"              |
| ٧٠٣         | فسادُ هذا الوقت إنما هو من حيث الوصْف                                          |
| ٧.٥         | معنى طلوع الشّمس بين قرنيْ شيطان                                               |
| ٧٠٧         | تقسيمُ الوقت بالنّسبة للعبادات من حيث وصْف النّقصان والكمال                    |
| ٧٠٨         | القُبح في الصّلاة في الوقت المنهيّ عن الصّلاة فيه وسطٌّ بين القُبح التّـابت في |
|             | صوم يوم النّحر وبين القُبح الثّابت في الصّلاة في الأرض المغصوبة                |
| ٧٠٨         | صلاة الفرْضِ والنَّفل سواء في هذا الوصْف                                       |
| ٧٠٩         | القضاء يحكي الأداء ، فلو شرعَ في تطوّعٍ في وقتٍ مكروه فأفسدها ثمّ              |
|             | قضاها في وقتٍ آخر مكروه جاز ذلك                                                |
| ٧٠٩         | وجوبُ القضاء مبنيٌّ على وجوبِ الصِّيانة في الأداء                              |
| ٧١٠         | خلافُ الأصحاب في وجوب قضاء صوم يوم النّحر إذا فسد                              |
| ٧١٠         | اختلاف النّقل عن الإمام محمّد في هذه المسألة                                   |
|             | إعتراضات على أصْل الحنفيّة في هذا الباب                                        |
| V11         | (١) النَّكَاحُ أمرٌ شرعيّ ، وقد أفسدتّم النَّكَاحِ أصلاً ووصْفاً إذا انعقد بلا |
|             | شهود ، والجوابُ عنه                                                            |
| ۷۱٦         | (٢) الغصُّبُ والزِّنا فعلان حسِّيان ، وقد ورَدَ النَّهـي عنهمـا ، ومع ذلك      |
|             | أثبتّم بهما أحكاماً شرعيّة ، والجوابُ عنه                                      |
| <del></del> |                                                                                |

| ٧١٧   | بيان كيفيّة ثبوت الملْك للغاصب                                   |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| ٧١٧   | ضمان الغاصب للمغصوبِ إنما هو ضمان جبْرٍ لا زَجْر                 |
| V19   | الجوابُ عن الزِّنا ، وثبوت حرمة المصاهرة به                      |
| ٧٢٣   | الأصْلُ أنّ ما قامَ مقامَ شيّ يعملُ عملَ أصْله لا عملَ نفسيه     |
| ٧٢٣   | ثبوتُ الحدِّ بالزِّنا                                            |
|       | فَدُلُ فِي مِكْمِ الأَمْرِ وِالنَّمِي فِي شِدٍّ مَا نُسِبًا إليه |
| ٧٢٥   | تحقيق المراد بالضّد في هذا الفصل ، والأدلّة على ذلك              |
| 779   | إختلاف العلماء في الأمْر هلْ له حكمٌ في ضدّه ؟                   |
| ٧٣٠   | إختلاف العلماء في النّهي هلْ له حكمٌ في ضدّه ؟                   |
|       | فوائد مترتّبة على مذهب الحنفيّة في هذا الباب :                   |
| 740   | _ إذا جلس بعد الرّكعة الأولى كره ولا تفسد صلاته                  |
| 777   | _ إذا سجد على مكانٍ نجس ثمّ سجد على مكانٍ طاهر صحّت صلاته        |
|       | عند أبي يوسف _ رحمه الله _                                       |
| ٧٣٧   | ــــ لبس الإزار والرّداء في حقِّ المحرم                          |
|       | فمْــــلٌ في بيان أسباب الشّرائم                                 |
| 729   | تعريف السّبب لغةً واصطلاحاً                                      |
| 779   | الموجِب في الحقيقة هو الله تعالى                                 |
| ٧٤٠   | هلْ للأحكامِ أسبابٌ تضافُ إليها ؟                                |
| 7 £ 7 | سببُ وجوب الحجّ هو البيت                                         |
| 757   | ذكر سبب تقديم المصنّف للحجّ على غيره من الشّرائع                 |
| 758   | ييان سبب ترتيب المصنّف الشّرائع بهذه الكيفيّة                    |
| 750   | الدَّليلُ على أنَّ سببَ الحجّ هو البيت                           |
| 7 5 7 | سببُ وجوب الصّوم هو الشّهر                                       |
| L     |                                                                  |

| V £ V  | الخلافُ في الشّهر هلْ هو الأيّام دون اللّيالي أمْ الأيّامُ واللّيالي ؟               |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 £ 9  | سببُ وجوب الصّلاة هو الوقت                                                           |
| 7 £ 9  | سببُ وجوب العقوبات                                                                   |
| ٧٥٠    | سببُ وجوب الكفّارات                                                                  |
| ٧٥٠    | الكَفَّارةُ دائرةٌ بين معنى العبادة والعقوبة ، لذا لا تجبُ إلاّ فيما هو متردِّدٌ بين |
|        | الحظْرِ والإباحة                                                                     |
| ٧٥١    | قَتْلُ الخطأ يوجِب الكفّارة ، وبيان سببُ ذلك                                         |
| ٧٥١    | الفطْرُ العمْدُ في رمضان يوجِبُ الكفّارة                                             |
| 707    | قَتْلُ المستأمن يوجِب الكفّارة                                                       |
| .Y o £ | سببُ مشروعيّة المعاملات                                                              |
| Yoo    | سببُ وحوب الإيمان                                                                    |
| ٧٥٦    | الآيات الدَّالة على حِدَث العالَم إنما هي علامات على وجودِ الله تبارك وتعالى         |
| ٧٥٦    | هذه الآيات ثابتةً لا تحتملُ التّغيير                                                 |
| YoY    | مخالفة صاحب "الميزان" لعامّة الحنفيّة في أسبابِ وحوبِ هذه المشروعات ،                |
|        | وموافقته لهم في في أسبابِ المعاملات                                                  |
| V09    | الأمْرُ بالمشروعات إنما هو لطلبِ الأداء                                              |
| Y09    | الفرْقُ بين الأمر بالمشروعات وبين سبب وحوبِ هذه المشروعات والدّليلُ عليه             |
| ٧٦١    | بيانُ كيفيّة معرفة أسباب الأحكام                                                     |
| ٧٦١    | الإضافة دليلُ السّبية                                                                |
| ٧٦٢    | سببُ ترجيح الحنفيّة إضافة صدقة الفطْر إلى الرّأس مع أنّها مضافةً إلى الرّأسِ         |
|        | والفطُّر جميعاً                                                                      |
| ٧٦٤    | تكرُّر الوحوبِ عند تكرُّر الشَّئ دليلُ السّبية أيضاً                                 |
| ٧٦٥    | سببُ العُشِر والخراج هو الأرْض بوصْف كونها ناميةً                                    |
|        |                                                                                      |

|     | فصْـــــلُ في العزيمة والرّخصة                                      |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| Y7Y | تعريفُ العزيمة لغةً واصطلاحاً                                       |
| ٧٦٨ | تعريفُ الرّخصة لغةً واصطلاحاً                                       |
|     | أنوانم العيريمة                                                     |
| YY1 | أُولاً : الفرْض                                                     |
| YYI | تعريفُ الفرْضِ لغةً واصطلاحاً                                       |
| ٧٧٢ | حكمُ الفرْض                                                         |
| ٧٧٢ | الكُفْرُ هلْ هو مشتقٌ من التّكفيرِ أو الإكفار ؟                     |
| ٧٧٣ | السّبب الذي من أجْله يكفرُ جاحدُ الفرْض                             |
| ٧٧٣ | الفرْضُ والواجب كلاهما يوجِبُ العمل ، والفرْقُ بينهما في العلْم فقط |
|     | ثانياً : الواجب                                                     |
| YYO | تعريفُ الواجب لغةً واصطلاحاً                                        |
| YYY | الخلاف بين الحنفيّة والشّافعية في تقسيم المشروع إلى فرْضِ وواجب     |
| YYA | القراءةُ فرْضٌ في الصّلاة ، لكن لا يجب تعيين الفاتحة فيها           |
| V   | حكم الواجب                                                          |
| V   | تأويلُ الأخبار على ما يقتضيه الدّليلُ لا يعدّ فسْقاً                |
|     | نظيرُ التأويل الصّحيح                                               |
| ٧٨٠ | [ أ ] رفْع المصلِّي يديه حذاءً أذنيه عند تكبيرة الإحرام             |
| YAY | [ ب ] عدمُ حواز المسْح على القلنسوة والعمامة                        |
| YAO | وجوه التأويــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                     |
|     | ثالثاً ؛ السُّـنَّة                                                 |
| ٧٨٦ | تعريفُ السّنة لغةً واصطلاحاً                                        |
| ٧٨٦ | خلاف الشَّافعية في إطلاق السنَّة اصطلاحاً                           |

| YAY   | حكم السنّة                                                                         |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------|
|       | رابعاً ؛ النَّهٰ ل                                                                 |
| V A 9 | تعريفُ النَّفل لغةً واصطلاحاً                                                      |
| 719   | النَّفلُ مرادفٌ للسَّنَّة عند الجمهور                                              |
| ٧٩.   | سببُ جعْل النَّفل نُوعاً من أنواع العزيمة                                          |
| ٧٩.   | حكم النّفل                                                                         |
| 791   | الزّيادةُ على قدْر الواجب هلْ تأخذ حكم النَّفلِ أو الواجب ؟                        |
| 797   | النَّفلُ مضمونٌ بالشّروع                                                           |
| V97   | أنوائم الرّخـــ                                                                    |
| V9V   | النُّوع الأوَّل : ما يستباحُ مع قيامِ المحرِّم وقيامِ حكمِه جميعاً                 |
| ۸۰۰   | النُّوعِ النَّانِي : ما يستباحُ مع قيامِ السّببِ وتراخِي حكمه                      |
| ۸۰۲   | النُّوع الثَّالث : ( رخصة تخفيف ) وهي ما وضِعُ من الإصْر والأغلال                  |
| ٨٠٤   | النُّوع الرَّابِع : ( رخصة إسقاط ) وهي ما سقطَ عن العبادِ مع كونه مشروعاً          |
|       | في الجملة                                                                          |
| ۸۰۸   | من نظائر النَّوع الرَّابع : [ أ ] بيعُ السِّلم                                     |
| ٨٠٩   | [ ب ] حِلُّ الميتة للمضطرّ                                                         |
| ۸۱۱   | [ جـ ] المسح على الخفين                                                            |
| ۸۱۲   | [ د ] القصْرُ في السّفر                                                            |
| ۸۱۰   | الرّحصُ تثبت رفقًا للعباد                                                          |
| ٨١٦   | التّخييرُ في الرّخص إنما هو في الواجباتِ لا في التطوّع                             |
| ۸۱۷   | في كتابة المدبَّر يُخيّر الوليّ بين أحد الواجبين مع أنّ الرّفق متعيّنٌ في الأقلّ ، |
|       | والجوابُ عنه                                                                       |
| ۸۱۸   | عند المغايرة لا يتعيّن الرّفقُ في الأقلّ                                           |

| ۸۱۸ | إذا جنَّى العبْد يخيّر الموْلي بين الدُّفْعِ أو الفِداء   |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| ۸۱۸ | منْ نذرَ صوْمَ سنةٍ يتحيّر بين صوْمِ سنةٍ أو ثلاثةِ أيّام |
| ٨١٩ | رجوع أبي حنيفة إلى هذه الفتوى                             |
| ٨٢١ | خاتمة هذا الباب                                           |